
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۳۸۴

نواه
جلسه 72 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض كرديم كه مرحوم محقق اصفهان(قدس سره)(نهايه الدرايه، جلد 2، صفحه 392) فرمودهاند كه: در فرض شك در مسائل
فرعيه در باب عبادات، آن هم بنا بر اينه مسئله را مسئله لفظ قرار دهيم، اينجا به اصاله الصحه قائل م‎شويم.

بر خلاف فرمايش مرحوم آخوند(ره) كه به صورت كل فرمودهاند كه: در مسائل فرعيه در باب عبادات هم بايد اصاله الفساد را
جاري كنيم، چون نم‎دانيم كه اين مات به و عمل كه در خارج انجام م‎دهيم، در فرض اين كه نه به اين عمل پيدا كرده، آيا

موجب برائت ذمه م‎شود يا نه؟ اشتغال يقين، اقتضاء برائت يقينيه دارد، لذا اينجا هم بايد اصاله الفساد را جاري كنيم.
مرحوم اصفهان(ره) در فرض اين كه نزاع را عقل بدانيم، يعن از نظر عقل آيا ملازمه وجود دارد يا نه؟ همين نظريه را دارند

كه، اصاله الفساد جاري مشود، اما اگر نزاع را لفظ بدانيم، اينجا فرمودهاند: اصاله الصحه جاري م‎شود.
بيان كه داشتند اين است كه، در اينجا اولا فرض اين است كه، بين حرمت مولويه و عباديت اين عمل منافات وجود ندارد. ثانياً

ما الان نم‎دانيم كه آيا اين نه مانعيت از صحت عبادت دارد يا نه؟ ثالثاً اينجا اطلاق ادله و آن دليل مامور به شامل اين مورد
هم م‎شود. حال با وجود اين سه مطلب، چطور متوانيم در اينجا قائل به فساد شويم؟ و بايد قائل به صحت شويم.

نقد و بررس اين نظريه مرحوم اصفهان(ره)

اشال مهم كه بر اين فرمايش وجود دارد اين است كه، وجود الاطلاق را از كجا آورديد؟ در اينجا فرض بر اين است كه،
عبادت داريم که نهي به آن تعلق پيدا كردهاست. با وجود نه و تعلق آن به اين عبادت، در اينه اين عبادت مامور به نيست و

دير بالفعل امر ندارد، ترديدي نيست.
پس اين عبادت از آن اطلاق مامور به در اين فردش خارج شده، بنابراين با وجود نه، اصلا دير داخل در اطلاق نيست و
بالفعل عنوان عباديت را ندارد و آنچه كه وجود دارد نه است. لذا در اينجا اطلاق وجود ندارد و نم‎شود فرمايش مرحوم

اصفهان(ره) را قائل شد.
پس در باب عبادات اگر مسئله را مسئله فرعيه قرار داديم، چه نزاع را يك لفظ بدانيم و چه عقل بدانيم، در هر دو صورت اين

عبادت خارج كه، نه به آن تعلق پيدا كرده و نم‎دانيم آيا اين موجب فسادش هست يا نه؟ اصل اول در اينجا فساد است. در
معاملات هم كه بحثش را عرض كرديم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جمع بندي مطالب اين مقدمه

نتيجهي بحث ديروز و امروز اين م‎شود كه، از نظر مسائل اصوليه نه در باب عبادات و نه معاملات، اصل نداريم و از حيث
عقل هم در مسائل اصوليه اصل نداريم كه احد الطرفين را معين كند. از نظر مسائل اصوليه كه اختلاف هم نيست، اصل كه

صحت يا فساد را معين كند نداريم. البته در اينه چرا چنين اصل نيست، در وجه و دليلش اختلاف بود كه آن را هم بيان
كرديم.

چه نزاع را نزاع لفظ بدانيم و چه نزاع عقل بدانيم، در مسائل اصوليه اصل نداريم، اما در مسائل فرعيه، هم در عبادات و هم
در معاملات، اصاله الفساد جاري است، فقط در باب معاملات، جاي را كه اطلاق يا عموم، دلالت بر صحت كند، استثناء

كردند که بايد به آن اطلاق يا عموم رجوع كرد.

اقسام تعلق نه به عبادت

مقدمه بعدي را مرحوم آخوند(ره) به عنوان مقدمه هشتم بيان فرمودهاند، كه البته اين مقدمه را م‎شد در خود اصل بحث هم
آورد، كما اينه مرحوم نائين(ره) اينجا كه رسيدهاند، بعد از اين که بحث كردهاند كه، آيا اصل در مسئله داريم يا نه؟ مقدمات

بحث تمام كرده و وارد اصل نزاع شدهاند.
نزاع هم در دو مقام است، ي در باب عبادات و ديري در باب معاملات که، اين مطلب كه مرحوم آخوند(ره) به عنوان مقدمه

هشتم بيان فرمودهاند، مناسب بود كه در ضمن همان بحث عبادات مطرح شود.
در اين مقدمه ‎فرمودهاند كه: تعلق نه به عبادت بر پنج قسم است؛ قسم اول اين است كه، نه به خود عبادت و مجموع يك

عبادت تعلق پيدا م‎كند. مثل نه از صلاه، نسبت به زن كه در عادت ماهيانه است.
قسم دوم اين است كه، نه به جزء عبادت تعلق پيدا م‎كند. مثلا در نماز، نه به سوره‎اي كه، از سور عظائم است و در آن

سجده واجبه دارد، تعلق پيدا م‎كند که، اين را در نماز نخوانيد.
كه به اين جزء تعلق پيدا كردهاست و مسلما هم جزء العباده عبادت است، پس اين نه فرمودهاند: اين نه‎ (ره)مرحوم آخوند

دلالت بر فساد دارد، يعن اگر كس سور عظائم را در نماز خواند، اين سوره‎اش باطل است.
حال آيا فساد جزء به كل هم سرايت م‎كند يا نه؟ ‎فرمودهاند: اگر اكتفاء به همين داشته باشد، يعن فقط سوره عظيمه را بياورد و

سوره ديري در نماز نياورد، اين نماز باطل است، اما اگر اكتفاء به اين سوره نرد و سوره ديري را هم در نمازش آورد، اين
نمازش صحيح است. كه باز برم‎گرديم.

قسم سوم اين است كه، نه به شرط از شرائط عبادت تعلق پيدا كند. اين شرط دو نوع است، بعض از شرائط خودشان هم
عبادي هستند، مثل وضو كه عنوان عبادي براي صلاه دارد و در بعض از شرائط، خود آن شرط عنوان عبادي ندارد، مثل تستر

در حال صلاه.
‎فرمودهاند: در جاي كه شرط عنوان عبادي دارد، مثلا اگر مولا از وضو با آب غصب نه كرد و شخص هم با آب غصب وضو

گرفت و نماز خواند، اينجا شرط باطل است، فساد شرط هم به مشروط سرايت م‎كند، پس مشروط هم باطل م‎شود. اما اگر
اين شرط عنوان شرط عبادي ندارد، مثل تستر، اينجا فساد شرط به مشروط سرايت نم‎كند.

قسمت چهارم اين است كه، نه به وصف از اوصاف عبادت تعلق پيدا كند و آن وصف هم وصف ملازم باشد، مثل اينه مولا
در نماز ظهر از جهر به قرائت نه كند و اين جهر صفت است براي قرائت که، انفاكش هم از آن امان ندارد.

در نتيجه اگر نه به صفت تعلق پيدا كند، خود موصوف هم منه عنه م‎شود و اين بازگشتش به نه از جزء است. اگر گفتيم:
نه از جهر به قرائت شده، جهر هم «صفت ملازمه للموصوف»، پس اين نه از صفت در حقيقت نه از خود موصوف است.

نه از وصف ملازم، بازگشتش به نه از جزء و ي از اجزاء عبادت است و همان حم را دارد.
 قسم پنجم نه به وصف از اوصاف تعلق پيدا م‎كند، اما آن صفت، صفت غير ملازم است، مثل همين مسئله غصبيت براي

مان مصل كه، يك وصف ملازم نيست و همان بحث امتناع و اجتماع در آن مطرح م‎شود.



بعد فرمودهاند: نهي كه به خود عبادت، به واسطه يك جزء يا شرط تعلق پيدا م‎كند، اين واسطه دو نوع است؛ يا واسطه در
ثبوت است و يا واسطه در عروض. در جاي كه نه به عبادت به واسطه جزء من الاجزاء تعلق پيدا م‎كند و اين جزء واسطه در

ثبوت دارد، حقيقتاً خود عبادت مورد نه واقع شده، اما جاي كه واسطه، واسطه در عروض است، حقيقتاً خود عبادت مورد
نه واقع نشده، بله آن جزء يا شرط يا مانع، حقيقتاً مورد نه واقع شده، اگر هم به واسطه آنها م‎گوييم: عبادت مورد نه قرار

م‎گيرد، اين مجازي و تصامح است.
واسطه در عروض مثل كس كه جالس سفينه است، وقت م‎گوييم كه: اين جالس متحرك است، حركت در حقيقت عارض بر
خود سفينه م‎شود، اگر بوييم: كس كه جالس در اين سفينه است حركت م‎كند، اين بالعرض هست و حقيقتاً خود سفينه در

حال حركت است.
در موردي كه نه به عبادت، به واسطه جزء يا شرط باشد كه، عنوان واسطه در عروض دارد، اينجا در حقيقت خود عبادت

عنه است، پس عبادت حقيقتاً منه اگر در باب غصب گفتيم: به واسطه غصب، اين عبادت هم منه رفته، مثلاقرار ن مورد نه
عنه نيست و آنچه كه نه به آن تعلق دارد، غصب است.

اشال مرحوم اصفهان(ره) به اصل اين تقسيم

(ره) آمده اين است كه، اصلادر اينجا بايد مطالب و اموري مورد بحث قرار گيرد. امر اول كه در كلمات مرحوم اصفهان
اساس براي اين تقسيم وجود ندارد. چه لزوم داشت كه مرحوم آخوند(ره) در اين بحث كه، آيا نه در عبادت موجب فساد

است يا نه؟ اين تقسيم را بيان كند؟
براي اين تقسيم هيچ وجه وجود ندارد، چون وقت كه بعداً اثبات م‎كنيم که، نه در عبادت موجب فساد است، فرق نم‎كند

كه خود عبادت يا جزء يا شرط عبادت باشد، همه از نظر عبادي بودن فرق بينشان نيست، يعن در محل نزاع نم‎گوييم كه: اگر
مجموع عبادت متعلق نه واقع شد، آيا دلالت بر فساد م‎كند يا نه؟ بله اگر چيزي عبادت است، چه كل و چه جزء، عبادت

است.
وقت به عبادت نه تعلق پيدا كرد، فرق نم‎كند که مجموع، جزء يا شرط باشد. بنابراين ايشان فرمودهاند كه: اصلا اساس براي

اين تقسيم وجود ندارد.
بله در اينجا که مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند كه: جاي كه نه به جزء تعلق پيدا م‎كند، اگر جزء فاسد شد، كل هم فاسد م‎شود
يا نه؟ فرمودهاند: اين که اگر شرط فاسد شد، مشروط هم فاسد م‎شود، يك بحث است كه در فقه بايد مطرح شود و ارتباط به

علم اصول و بحث اصول ندارد.

دفاع از مرحوم محقق خراسان(ره) در برابر اين اشال

اين بيان مرحوم اصفهان(ره) و اشال ايشان، تقريباً مورد پذيرش خيل از بزرگان قرار گرفتهاست، همچنين والد بزرگوار
ما(حفظه اله) در بحث اصولشان، اين بيان را پذيرفتند، برخ دير از بزرگان هم، اين نظريه را دارند.

لن در دفاع از مرحوم محقق خراسان(ره)، اين نته را م‎توانيم عرض كنيم که، در همين بحث نه از شء دلالت بر فساد دارد
يا نه، يا بحث قبل كه بحث اجتماع امر و نه بود، ي از مقدمات اين بود كه، فرق بين امر نفس و غيري و بين نه نفس و

غيري نيست، اينجا هم همينطور است.
اگر نه به مجموع يك عبادت تعلق پيدا كند، اين نه عنوان نه نفس دارد، اما اگر نه به جزئ از اجزاء عبادت تعلق پيدا كرد،
اين نه، نه غيري م‎شود و دير عنوان نه نفس را ندارد. اگر نه به شرط از شرائط تعلق پيدا كرد، اين نه، باز نه غيري

م‎شود.
نه ،گوييد كه، آيا اين نه‎در عبادات آيا دلالت بر فساد دارد يا نه؟ شما م خواهد وارد اين بحث شود كه، نه‎كه م اگر كس



نفس است يا غيري؟
اگر يادتان باشد، در ي از مقدمات اين بحث هم، اين مسئله مورد بحث واقع شد و گفتند که: شاهد اينه نه غيري داخل در

محل نزاع هست اين است كه، در بحث «امر به شء مقتض نه از ضد»، آن نه، نه غيري است و آن را ثمره براي بحث امر
به شء قرار دادهاند. لذا ما م‎توانيم از راه نفس و غيري بودن اين را بيان كنيم.

ثانياً اصلا با قطع نظر از نفس و غيري، وقت در شريعت نه، گاه اوقات به كل عبادت تعلق پيدا م‎كند، مثل «دع الصلاه
ايام اقرائك»، شارع زن حائض را از صلاه نه م‎كند و گاه به جزء تعلق پيدا م‎كند، مثل نه از سور عظائم در صلاه، بايد

متعرض آن شويم كه در اين نزاع بين اين اقسام فرق وجود ندارد، يعن هر چيزي كه عنوان عبادي دارد، م‎خواهد كل باشد، يا
جزء، يا شرط و يا وصف، داخل در محل نزاع هست. لذا به نظر م‎رسد كه اين اشال، اشال واردي نيست، خصوصاً با

خصوصيات بعدي كه بيان م‎كنيم كه، در بعض از اين اقسام اختلافات هم وجود دارد.

«ري بر آخوند(ره) در باره «جزء العباده، عبادتال و جواب دياش

امر دوم كه اينجا بايد مورد بحث قرار گيرد اين است كه، از عبارت مرحوم آخوند(ره) استفاده م‎شود كه، «جزء العباده،
عبادت»، به نحو مطلق فرمودهاند كه: هر چيزي كه جزء العباده است، عنوان عباديت دارد.

به عبارت اخري، به شرط كه ‎رسيده، ‎فرمودهاند: اين شرط گاه عنوان عبادي دارد و گاه عنوان غير عبادي، اما به جزء كه
‎رسيدهاند، از عبارتشان استفاده م‎شود كه، جزء العباده را عبادت م‎دانند مطلقا.

در اينجا هم بر مرحوم آخوند(ره)، نسبت به اين بيان اشال شده و در اشال اين طور بيان شده كه، گاه اوقات جزء العباده
داريم، در حاليه عنوان عبادت ندارد، مثلا تقيد صلاه به طهارت، که «تقيدٌ جزء و القيد خارج»، خود طهارت امري عبادي

است، اما تقيد صلاه به طهارت، با اينه عنوان جزئيت دارد، اما عنوان عبادي ندارد.
جواب اين هم روشن است كه، مقصود از اين جزء، يعن اجزاء مركب كه، در عالم خارج موجود است. تقيد عنوان جزء دارد،

اما جزء عقل است، عقل م‎گويد: «تقيدٌ جزء  و القيد خارج». لذا اين كبراي كل كه مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند، كبراي
درست است که «جزء العباده عبادت مطلقا»، منته مقصود از اين جزء، «ما يسم عند العرف بجزء» است و اجزاءعقل كه

عقل عند التحليل آن را جزء م‎داند، مقصود مرحوم آخوند نيست.
بنابراين اين اشال هم به ايشان وارد نم‎شود، تا امر سوم كه، نظريه دقيق هم مرحوم نائين(ره) در مخالفت با مرحوم

آخوند(ره) دارد، که ان شاء اله آن را ببينيد تا فردا عرض كنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


