
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۴ خرداد ۱۳۸۴

نواه
جلسه 70 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه نظريه محقق خوئ(ره)

(ره) را ملاحظه فرموديد و به اين نتيجه رسيديم كه بين صحت واقعيه و صحت ظاهريه فرقتحقيق در فرمايش مرحوم نائين
وجود ندارد.

بحث بعدي كه بايد در اينجا تحقيق شود، فرمايش مرحوم محقق خوئ(ره) است كه فرمودهاند: بايد بين عبادات و معاملات فرق
گذاريم، بوييم: صحت در باب عبادات مجعول نيست، اما صحت در باب معاملات مجعول است.

نتة اصل در كلام ايشان اين است كه، دو فرق بين باب معاملات و عبادات وجود دارد؛ فرق اول اين است كه، نسبت اين
عناوين معامل مثل بيع مثل اجاره، به ادلة امضاء و به احام امضائيه، نسبت موضوع به حم است، بر خلاف باب عبادات كه،

نسبت عناوين عبادي به احام، نسبت متعلق به حم بود. در «اقيموا الصلاه»، صلاه عنوان متعلق دارد، اما در «احل اله
البيع»، بيع عنوان موضوع دارد.

فرق دوم اين است كه در باب معاملات، صحت به معناي ترتب اثر است، وقت كه م‎گوييم: اين معاملة بيع صحيح است،
معنايش اين است كه اثر بر او مترتب مشود. ترتب اثر فقط در بيع خارج معنا دارد، اما بر بيع كل بما هو كل، اثر مترتب

نيست.
در باب «اقيموا الصلاه» وجوب فعليت دارد، اعم از اينه صلاه در عالم خارج موجود شود يا نشود، اما در «احل اله البيع»
اين امضاء و حليت وقت فعليت پيدا م‎كند كه، موضوع كه عبارت از بيع است، در عالم خارج فعليت داشته باشد و قبل از

فعليت بيع در عالم خارج، امضا فعل نداريم و حت تعبير م‎كنند به اينه غير معقول است.
لذا روي اين دو فرق كه مجموعاً از كلمات ايشان استفاده م‎شود، فرمودهاند: بين معاملات و عبادات بايد فرق گذاريم.

نقد و بررس نظريه محقق خوئ(ره)

اگر در اينجا بتوانيم اين دو فرق را تحيم كنيم، اين نظريه تثبيت م‎شود و بايد بين صحت در عبادات و صحت در معاملات،
فرق گذاشته شود و اگر اين دو فرق، فرق مؤثري نباشد، نتيجه اين م‎شود كه، نم‎توانيم بين عبادات و معاملات فرق گذاريم.

به نظر م‎رسد كه اين دو فرق كه ايشان بيان کردهاند، نم‎تواند فارق بين معاملات و بين عبادات باشد و به همان نظريه‎اي كه،
مرحوم محقق اصفهان و امام (رضوان اله عليهما) داشتهاند مرسيم كه، اصلا صحت و فساد، نه در باب عبادات و نه

معاملات مجعول نيستند.
در باب عبادات هم نسبت به احام واقعية اوليه و هم نسبت به احام اضطراريه و ظاهريه، ديروز توضيحش را مفصل عرض

كرديم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


عدم جعل بودن صحت و فساد در باب معاملات

در باب معاملات، از اين نته شروع م‎كنيم كه :در بيان محقق خوئ(ره) آمده كه، فعليت امضاء بر فعليت بيع در عالم خارج
متوقف است، آيا اين بيان، بيان درست است؟

وقت كه شارع «احل اله البيع» را جعل كرد، در اينه اين «احل»، آيا «احل» تليف است فقط، يا «احل» وضع است، يا
ه، اين «احل» يك اباحة وضعيه است، يعنهست بين فقهاء و عمده قائلند به اين که يك نزاع مهم ،و وضع ليفاعم از ت

شارع وقت م‎فرمايد: «احل اله البيع»، يعن خدا بيع را صحيح م‎داند و تصحيح و امضاء فرموده.
 حال اگر بخواهيم اين فرمايش مرحوم خوئ(ره) را بوييم كه: در اينجا فعليت امضاء، متوقف بر فعليت اين بيع در عالم خارج

است، يك اشال خيل روشن دارد كه، پس در موارد شبهات حميه، نم‎توانيم به اين «احل اله البيع» تمسك كنيم.
وقت م‎گوييم: اين «احل» مادام كه بيع در عالم خارج محقق نشده، هنوز اين فعليت پيدا نرده، اگر حم در مرحلة انشاء
است و فعليت پيدا نرده، چطور م‎توانيد در موارد شبهات حميه به آن تمسك كنيم. مثلا شك داريم که آيا در بيع بلوغ معتبر
است يا نه؟ كسان كه م‎گويند: بيع صب صحيح است، ي از ادله‎اي كه م‎آورند، اطلاق «احل اله البيع» است، اگر هنوز

بيع در عالم خارج واقع نشده و شك م‎كنيم كه، اگر بيع از صب صادر شود، آيا صحيح است يا نه؟ مر به اطلاق اين «احل
اله البيع» تمسك نم‎كنيم؟

تمسك به اطلاق معنايش اين است كه، اين حم فعليت دارد، اين به عنوان يك ضابطة كل است، ولو در باب اطلاق و تقييد و
مطلق و مقيد تصريح هم نردند، جاي ميتوانيم به اطلاق تمسك كنيم كه، يك حم فعل داشته باشيم. اما اگر حم فعل وجود

ندارد و حم انشائ است، نم‎توانيم به اطلاق تمسك كنيم.
در حال که اصوليين و فقهاء، حت خود مرحوم خوئ(ره) در موارد شبهات حميه، به اطلاق «احل اله البيع» يا «لا تاكلوا
أموالم بينم بالباطل إلا أن تون تجارة عن تراض» يا «اوفوا بالعقود» تمسك م‎كنند، كه نقض روشن كه بر كلام مرحوم

خوئ(ره) داريم، اين است كه اين «اوفوا بالعقود»، وجوب يا لزوم وفاء به عهد است و شما در عقدي شك م‎كنيد كه آيا لزوم
دارد يا نه؟ براي اثبات لزوم به «اوفوا بالعقود» تمسك م‎كنيد، چه اين عقد چ در عالم خارج واقع شده باشد يا نه.

وقت م‎گوييد: مثلا عقد بيمه لازم است، م‎گوييد: دليلش« اوفوا بالعقود» است، اعم از اين است كه اين عقد در عالم خارج
واقع شده باشد يا نه. شارع به عنوان يك حم فعل كه متعلقش هم يك عنوان كل است، «كل ما يصدق عليه العقد»، م‎گوييد:

وفاء به آن واجب است.
«احل اله البيع» يعن «كل ما يسم بالبيع، كما يون بيعاً عند العقلاء» اين «احل»، چه بيع در عالم خارج واقع شود و چه واقع

نشود، يعن اگر هنوز هيچ بيع هم واقع نشده، به عرف مراجعه كنيم، آيا اين «احل اله البيع» را يك حم فعل نم‎داند؟ عرف
م‎گويد: شارع كل بيع را امضاء كرد.

اساساً عرض كردم همانطوري كه شان عقل دخالت در جزئيات نيست، شارع هم در موارد جزئ اصلا وارد نم‎شود. اينطور
نيست كه بوييم: شارع در اين بيع معين، اين صلاه معين، اين عمل خارج معين، حم به صحت م‎كند، بله شارع به عنوان

يك قضية حقيقيه مطرح م‎كند. در قضية حقيقيه موضوع مفروض الوجود هست، اما جزئ نيست.
اين مطلب همان بود كه به عنوان مناقشة بر فرمايش اصفهان(ره) عرض كرديم. اين خلط در كلمات اين بزرگان واقع شده كه،

اگر چيزي را مفروض الوجود قرار داديم و عنوان موضوع پيدا كرد، «لابد ان يون جزئياً خارجياً». اين صحيح نيست و
م‎توانيم بوييم: شارع در مقام جعل، اين موضوع را مفروض الوجود قرار م‎دهد، اما در همان لباس كليت خودش و لازم

نيست كه در عالم خارج موجود شده باشد.
شارع وفاء به عقد را به نحو حم فعل واجب م‎داند، بيع را به نحو كل صحيح م‎داند و ما اين كليات را داريم و در عالم

خارج م‎گوييم: «هذا بيع فيجب الوفاء، هذا عقدٌ فيلزم الوفاء» و در مورد جزئيات، خود شارع بيان ندارد.
پس خلاصة اشال اين شد که، قبول نداريم كه فعليت امضاء به فعليت بيع باشد، شاهد خيل روشنش هم اين است که، در

منديدم كه اگر ح كنيد، ولو عرض كردم که اين را تصريح در جاي‎ه البيع» تمسك مميه به همين «احل الموارد شبهات ح
فعليت نداشته باشد، قابل تمسك نيست و به احام انشائيه نم‎توانيد تمسك كنيد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


حم زمان به مرحلة حجيت م‎رسد و قابل احتجاج است كه، به مرحلة فعليت رسيده باشد و در موارد زيادي در شبهات
حميه، به اين «احل اله البيع» تمسك م‎كنيم كه، از اين كشف م‎كنيم که، اين امضاء فعليت دارد. پس امضاء فعليت دارد در

حال که بيع عنوان كل دارد.
اين اشال، همان اشال است كه عرض كردم و قبلا هم نسبت به فرمايش مرحوم اصفهان(ره) گفتيم و عرض كرديم كه،
مرحوم خوئ(ره) اين قسمت مطلب را، از كلام اصفهان(ره) اخذ كردهاند که، نسبت عناوين عبادي به حم، نسبت متعلق

است، اما نسبت عناوين معامليه به حم، نسبت موضوع است.
بودن ي و جزئ فرمودهاند: بايد مفروض الوجود باشد و مفروض الوجود بودن، با خارج‎ ،نيمدر اين جهت هم اگر مناقشه ن
خارج ن است چيزي مفروض الوجود باشد، اما جزئاست. اينجاست كه در كلمات اين بزرگان به نظر ما خلط شده كه، مم

هم نباشد، شارع فرض وجودش را م‎كند، بدون اينه عنوان جزئ خارج را پيدا كند.
نتيجه‎اي كه از عرضمان م‎گيريم اين است كه، در باب معاملات اين را كه بوييم: نسبت عنوان بيع به اين حم، عنوان

موضوع است، نم‎توانيم قبول کنيم، بله روي همان ملاك ظاهري، همانطوري كه در «اقيموا الصلاه»، صلاه متعلق براي
وجوب است، در «اوفوا بالعقود و احل اله البيع» هم، بيع عنوان متعلق دارد و همانطوري كه صلاه كل است، بيع هم عنوان

كل را دارد. لذا از اين نظر بين باب عبادات و باب معاملات فرق وجود ندارد.

اشال بر فرق دوم در نظريه مرحوم خوئ(ره)

فرق دوم مسئلة ترتب ثمره و عدم ترتب ثمره است. درست است كه در باب معاملات، بر خلاف باب عبادات بعد از اينه عنوان
محقق م‎شود اين سبب براي اثري است. مشهور م‎گويند عقد عنوان سببيت براي مليت يا زوجيت يا امور دير دارد. مرحوم
نائين(ره) تعبير ‎كردهاند که، اين عقود عنوان آليت براي رسيدن به آن مسببات دارد و رابطه‎شان، رابطة آلت و ذوالآله است. كه

اينها خيل نقش در اينه اثر بر آن فعل خارج مترتب م‎شود ندارد.
اگر در مطلب اول گفتيم: شارع بيع را به نحو كل امضاء فرموده و كاري به بيع‎هاي خارج الان ندارد، اين عقل است كه

م‎گويد: «هذا بيع فيصح، هذا عقدٌ فيجب الوفاء به».
جواب اين قسمت فرمايش آقاي خوئ(ره) همان است كه در كلمات اصفهان آمده كه، ترتب اثر امري عقل است، همانطوري

كه فرض كنيم كه آب داغ، اثرش حرارت است و هر جا ريخته م‎شود، حرارت دارد، در امور شرعيه و عقلائيه هم وقت يك
قانون كل وجود دارد، مثلا قانون اين است كه بيع صحيح است، در مصاديق وقت م‎گوييم: «هذا بيع و صحيح»، ترتب اثر

دير يك امر عقل است، يعن وقت تمام شرائط و اسباب بيع محقق شد و مانع نبود، ترتب اثر يك امر عقل است و مسلما بر
آن مترتب م‎شود. همانطوري كه در امور توينيه، ترتب اثر يك امر قهري است، در اينجا هم وقت كه تمام امور محقق شد،

ترتب اثر يك امر قهري است و دير اينطور نيست كه ترتب اثر جعل باشد.
 در معاملات اين ترتب الاثر را داريم، در عبادات هم وقت كس نماز خواند، دير بعد از نماز، پايان عمل است و نم‎گوييم: بر

اين عبادت يك اثري م‎خواهد مترتب شود.
نتيجه اين م‎شود که، با اين توضيح كه عرض كرديم، اين دو فرق نم‎تواند فارق باشد و اگر فارق نبود، اين تفصيل بين

عبادات و معاملات، تفصيل است كه وجه برايش نيست و بايد بوييم» همانطوري كه در عبادات، صحت يك عنوان غير
مجعول است، در باب معاملات هم همين طور است.

بحث اخلاق در بارهي بلاء

در كتاب كاف از امام صادق (عليه السلام) اين روايت هست كه ‐غالباً اين روايت را شنيديد‐ «ان ف كتاب عل(عليه
السلام)»، كتاب عل(عليله السلام) شايد مراد مطالب است كه، پيامبر به اميرالمومنين به عنوان شان نزول آيات و جزئيات كه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مربوط به آيات شريفه بوده، م‎فرمودند كه، تمام اينها را اميرالمومنين(عليه السلام) در كتاب جمع‎آوري كرده بودند.
در آن كتاب اين روايت آمده که، «ان اشد الناس بلاء النبيون، ثم الوصيون، ثم الامثل فالامثل»، فرموده است كه: شديدترين

مردم از نظر ابتلاء، پيامبران هستند، در درجة بعد اوصيا هستند، همينطور درجه به درجه الامثل فالامثل الاقرب فالاقرب.
بعد در دنباله‎اش م‎فرمايد: «و انما يبتل المؤمن عل قدر اعماله الحسنه»، مومن به اندازة اعمال حسنة خودش مبتلاء م‎شود.

«فمن صح دينه و حسن عمله اشتد بلائه»، آن كس كه دينش صحيح و عملش عمل صالح است، بلاء او شديد م‎شود.
بعد دليل اين مطلب را امير المومنين بيان كردهاند که، «و ذلك ان اله تعال لم يجعل الدنيا ثواباً لمومن و لا عقوبتاً لافر».

خداوند تبارك و  تعال دنيا را به عنوان ثواب براي مؤمن قرار نداده و دنيا را به عنوان عقوبت براي كافر هم قرار نداده، «و من
سخف دينه و ضعف عمله قل بلائه»، كس كه ضعيف العمل است و دينش، دين سخيف است، بلاء او كم است، «و ان البلاء

اسرع ال المؤمن التق من المطر ال قرار الارض»، بلا سريع‎تر است به مومن پرهيزكار از باران كه به زمين فرو م‎رود.
اصل اين معنا راهم ديديد و هم شنيديد و هم روايات زيادي را خود شما ملاحظه فرموديد كه، انسان مؤمن گرفتار ابتلائات

مختلف است. بلاء در اينجا، نه فقط به معناي مرض و كسالت است، که اين هم يك مصداقش است، يك مصداقش هم مشلات
زندگ است كه، انسان با آن دست و پنجه نرم م‎كند. يك مصداق ديرش مشلات است كه مؤمن در رابطة با اجتماع دارد،

برخوردهاي كه در رابطة با اجتماع دارد.
افرادي كه زندگ خيل آرام دارند به هيچ كس كاري ندارند و اصلا هيچ كس هم به آنها كاري ندارد و شايد به حسب ظاهر، در

گوشه‎اي مشغول زهد و عبادت هم هستند، اما وقت انسان ناه م‎كند، اينها هيچ ابتلائ ندارند.
يك مصداق بلاء اين است كه، وقت رفيقش گرفتاري دارد، همان گرفتاري او را، گرفتاري خودش بداند و دنبال اين باشد که

مشلش را حل كند، اما اگر گويد كه به من چه ارتباط دارد، اين با حقيقت ايمانش سازگاري ندارد.
در مورد امراض كه واقعاً مرض، نعمت بسيار بزرگ است. چندي پيش خدمت ي از مراجع بزرگ بودم و ايشان احوال حاج

آقاي ما را پرسيد، عرض كردم كه ايشان كسالتهاي متعدد دارد، بعد ايشان به من فرمودند كه: من نسبت به حال ايشان خيل
غبطه م‎خورم، به دليل اينه اينقدر اين امراض و كسالتها ارتقاء معنوي براي انسان به وجود م‎آورد كه حساب ندارد. واقعاً هم

همين طور است.
اگر يك كس گرفتاريش زياد شد، مثلا مقروض است، ‐كه نوع طلبه‎ها واقعاً اين گرفتاري را دارند‐ خود قرض بلاي براي

انسان است و شايد از آن مرض هم بيشتر باشد. انسان دائم در فرش هست، از خواب بلند م‎شود م‎گويد: چطور اين دين را
ادا كنم، بيرون م‎آيد، در فر همين است، اين خودش از مصاديق بلاست.

خيل افراد هستند که هيچ مشل ندارند و زندگ خيل آرام هم دارند، گاه اوقات هم شايد به زندگ آنها غبطه م‎خوريم و
م‎گويم: اي كاش ما هم مثل اينها بوديم، سالمند، قرض ندارند، مشلات اجتماع ندارند، مسئوليت ندارند و ......

واقعاً مبادا به حال آنها غبطه بخوريم، عرض كردم اينه خدمتشان رسيدم، واقعاً از مراجع و اساتيد بزرگ هم هستند، به من
فرمودند: من واقعاً غبطه م‎خورم كه ايشان با اين كسالتها اين درجات و اين ارتقاهاي معنوي را پيدا م‎كند و من اينها را ندارم.

ما نبايد از اينطرف بيفتيم و بوييم كه: ما غبطه م‎خوريم.
ه يك زندگبه اميد اين ،من افرادي را هم سراغ دارم كه، پدر و مادر و برادرها و اينها را رها كردند و رفتند در كشورهاي خارج

آرام براي خودشان داشته باشند، در حاليه اينها از يك نعمت بسيار بزرگ محروم م‎شوند؛ پدر انسان اگر مريض است،
انسان بايد خدا را شر كند كه، توفيق پيدا م‎كنيم، خدمتذار او باشيم، مادر انسان همينطور، زن انسان همينطور، بچه‎ها

همينطور، دوستان انسان همينطور.
نامه‎اي همين ديروز از طريق اينترنت آمده بود که، كس شوه كرده بود كه، من اينقدر اهل نماز و عبادت هستم، اما تمام وجود

زندگ من را گرفتاري گرفته، پس چرا خدا دعاي من را استجابت نم‎كند. اصلا اين بزرگترين لطف است، يعن خداوند براي
اينه اين انسان، در آخرت چيز بيشتري گيرش بيايد، در دنيا گرفتارترش م‎كند، تا در آنجا حسرتش كمتر باشد.

انسان در آخرت م‎بيند كه به سبب اين گرفتاري‎ها، اين بلاها و ابتلاها، چه مقامات اخروي براي انسان تدارك ديده شده،
م‎گويد اي كاش بيشتر گرفتار بودم.

يادم م‎آيد که يك هم مباحثه‎اي داشتيم، ‐از طلبه‎هاي عرب زبان و طلبة خيل فاضل هم بود‐ يك وقت اصول را با هم مباحثه



م‎كرديم، يك روز صبح كه براي مباحثه آمد، يك مقدر كه گذشت شروع كرد به گريه كردن، به او گفتم: چه خبر شده، فر كردم
حادثه‎اي در زندگيش اتفاق افتاده، گفت: نه، من امروز كه نمازم خواندم، بعد از نماز محاسبة سه، چهار ماه گذشته خودم را

كردم، ديدم در اين سه، چهار ماه، نه مريض شدم، نه گرفتاري براي من به وجود آمده، نه مشل داشتم، با خيال راحت مشغول
مطالعه و بحث و اينها بودم، واقعاً هم رنج م‎برد.

همين است و بر طبق اين روايات ما است، بايد از بلا استقبال كنيم. البته منافات ندارد، عامل بلا، يك مقدار هم خود انسان
باشد، ول سنت خدا اين است كه، اگر يك گرفتاري براي انسان به وجود آمد، آثار عجيب، هم دنيوي و هم اخروي دارد.

در روايت كه در همين دنباله اين هست امام باقر فرموده: «اذا احب اله عبداً غثه بالبلاء غثا و ثجه بالبلاء ثجا»، غثه يعن غسله،
مثل غسل ارتماس كه، انسان خودش داخل آب فرو م‎برد و آب همه وجودش را م‎گيرد و سجه يعن از بالا، روي سر او بلا

م‎ريزد و او را گرفتار بلا م‎كند.
خداوند ان شاء اله ما را هر چه بيشتر متوجه خودش بفرمايد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


