
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۴

نواه
جلسه 69 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نظريه محقق خوئ(ره) بر تفصيل بين عبادات و معاملات

عرض كرديم كه مرحوم محقق خوئ(قدس سره) فرمودهاند كه: در دوره‎هاي قبل همين نظريه استادمان را مرحوم محقق
نائين(ره) را داشتيم و بين صحت واقعيه و صحت ظاهريه تفصيل م‎داديم، اما در اين دوره اخير اين است كه بين عبادات و

معاملات تفصيل دهيم.
فرمودهاند كه: قائليم به اينه صحت در باب عبادات مجعول نيست و در معاملات مجعول است. در باب معاملات دو نته

اساس وجود دارد كه، سبب افتراق معاملات از عبادات است؛ يك نته اين است كه در معاملات، شارع احام امضائيهاي
دارد، نسبت آنچه كه اين حم امضائ به آن تعلق پيدا م‎كند به اين حم، نسبت موضوع به حم است.

در باب عبادات وقت م‎گوييم: «اقيموا الصلاه»، وجوب به صلاه تعلق پيدا م‎كند و صلاه متعلق م‎شود، اما در معاملات
وقت شارع م‎فرمايد: «احل اله البيع»، حليت كه به بيع تعلق پيدا كرده، نسبت اين بيع به اين حليت، نسبت موضوع به حم

است و نه نسبت متعلق به حم.
‎فرمودهاند كه: اين بيع در «احل اله البيع»، عنوان موضوع دارد و ما دام كه يك بيع خارج محقق نشود، امضاء فعليت پيدا

نم‎كند، فعليت امضاء شارع متوقف است بر اينه، در خارج بيع موجود شود.
آنوقت بايد به اين بيان، فرمايش ايشان را تميل كرد كه، مسئله متعلق و موضوع، خودش ملاك دارد غير از ملاك ظاهري كلام،

اگر ما باشيم و ظاهر كلام، م‎گوييم: در «اقيموا الصلاه»، صلاه عنوان متعلق دارد، در «احل اله البيع» هم به حسب ظاهر
حليت به بيع تعلق پيدا م‎كند، پس بيع بايد متعلق شود.

آنچه كه از فرمايش ايشان استفاده م‎شود، ولو به اين قسمت تصريح نفرمودهاند، اين است كه م‎خواهند بفرمايند كه: متعلق و
موضوع يك ملاك ظاهري در كلام ندارد. چيزي مثل ادبيات نيست كه بوييم: حالا كه اين ظاهرش مرفوع است، فاعل م‎شود،
،مري غير از ظاهر دارد که، آن ملاك اين است كه اگر فعليت حه ملاك ديشود. بل‎آن ظاهرش منصوب است، مفعول م

دائر مدار عنوان نباشد، آن عنوان متعلق م‎شود.
در «اقيموا الصلاه» چه صلاه در عالم خارج محقق شود يا نشود، وجوب صلاه به عنوان يك حم فعل مطرح است و الان
فعليت دارد. بر شخص ملف، وجوب صلاه به عنوان يك حم فعل هست، اعم از اينه اين ملف در عالم خارج صلاه را

بياورد يا نياورد.
اما در باب معاملات، در «احل اله البيع»، بيع را نم‎توانيم بوييم: عنوان متعلق دارد، بله عنوان موضوع دارد. به اين ملاك كه
فعليت حليت، متوقف بر فعليت بيع است، اگر بيع در عالم خارج محقق نشود، پس شارع چه چيزي را امضاء كرده؟ بايد حتماً
بيع در عالم خارج محقق شود، تا مورد امضاء شارع واقع شود. پس به اين جهت كه فعليت حم، دائر مدار فعليت اين عنوان

است، عنوان بيع در اينجا عنوان موضوع دارد.
در «اقيموا الصلاه»، چون فعليت وجوب، دائر مدار فعليت صلاه در عالم خارج نيست، م‎گوييم: عنوان متعلق دارد، ولو به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


حسب ظاهر، هر دو ظاهر واحدي دارند، «احل اله البيع و اقيموا الصلاه»، به حسب ظاهر عنوان متعلق دارد، اما در ي ملاك
موضوع هست و در ديري ملاك موضوع نيست.

عصيان در جاي است كه، يك حم فعل مطرح باشد. در «اقيموا الصلاه» اگر كس نماز نخواند، عصيان محقق شده، پس
اصلا ه البيع»، اگر بيعخواند. اما در «احل ال‎نماز نم در كار است، ولو اين آدم عاص شود که، يك وجوب فعل‎معلوم م

در عالم خارج واقع نشود، نم‎توانيد بوييد: شارع بيع را  امضاء كردهاست. بله حليت به نحو انشائ موجود است و حم
انشائ حليت براي كل بيع جعل م‎شود، اما فعليتش دائر مدار اين است كه، حتماً بيع در عالم خارج محقق شود.

بنابراين اولين فرق كه بين معاملات و عبادات وجود دارد اين است كه، تمام عناوين معاملات نسبت به ادله امضاء، نسبت
موضوع براي حم را دارد، که تا فعليت پيدا نند، آن دليل امضاء فعليت پيدا نم‎كند.

فرق دوم اين است كه در باب معاملات مسئله ترتب الاثر مطرح است و در باب عبادات ترتب الاثر نداريم. اينطور نيست كه بعد
از آن كه نماز انسان تمام شد، ببينيم كه آيا اثر بر اين صلاه مترتب م‎شود يا نه؟

آنوقت فرموده‎اند كه: واضح است كه ترتب الاثر، فقط بر معامله خارجيه معنا دارد، نه بر كل معامله. نم‎توانيم بوييم: اثر بر
كل بيع مترتب است. كل بما هو كل، مادام كه در عالم خارج موجود نشود، اثر برش مترتب نم‎شود.

پس فرق دوم معاملات با عبادات اين است که، در معاملات ترتب الاثر داريم و اين ترتب الاثر، فقط بر آن معامله خارجيه مطرح
است و نه بر معامله كليه. همانطوري كه امضاء شارع بر همين معامله خارجيه است، يعن فعليت امضاء متوقف بر فعليت اين

بيع در عالم خارج است.
اين دو فرق بين باب معاملات و عبادات سبب ‎شده كه، ايشان ‎فرمودهاند: در باب عبادات، صحت عنوان مجعول ندارد، اما در

باب معاملات، صحت عنوان مجعول شرع دارد.
پس خلاصه فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره) اين م‎شود که؛ يك: در باب معاملات اين عنوان بيع بايد مفروض الوجود باشد،

كما اينه در همه موضوعات در قضاياي حقيقيه، موضوع عنوان مفروض الوجود دارد.
دوم اين که حم به تعدد موضوع انحلال پيدا م‎كند، افراد موضوع، هر مقدار در عالم خارج موجود باشند، حم هم انحلال پيدا

م‎كند.
 سوم اين نته كه فعيت امضاء، دائر مدار فعليت موضوع است.

تحليل راجع به نظريه مرحوم نائين(ره)

برگرديم يك تحليل راجع به فرمايش مرحوم نائين(ره) كنيم اگر بطلانش روشن شد، بعد سراغ فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره)
م‎آييم و بعد نتيجه م‎گيريم که، بالاخره در صحت و فساد چه بايد گفت؟

مرحوم نائين(ره) بين صحت واقعيه و صحت ظاهريه فرق گذاشته كه، در موارد ظاهري كه صحت داريم، شارع ما را متعبد به
انطباق م‎كند. اشالات را هم در بحث گذشته عرض كرديم. آنچه كه به نظر ما اساس براي اشال است، اين است كه اصلا، با

غمض نظر از اينه آيا تعبد به انطباق امان دارد يا نه؟ آيا در موارد ظاهري، شارع هم اين كار را م‎كند؟
در موارد واقع شارع حم دارد، «اقيموا الصلاة»، «فاغسلوا وجوهم و أيديم ال المرافق»، ملف هم اين حم را امتثال

م‎كند، در اينجا در موارد واقع خيل روشن است که چيزي بنام صحت از طرف شارع نداريم.
شارع در موارد احام واقعيه، حم را بيان فرموده، مثلا «اقيموا الصلاه» يا «له عل الناس حج البيت»، ملف هم طبق آن

دستور شارع امتثال و اتيان كردهاست. در اين موارد قطعاً چيزي از طرف شارع بنام صحت نداريم، هيچ وقت شارع نم‎گويد:
اين نمازي كه با تمام شرائط خواندي و دستور مرا اتيان كردي صحيح است، عقل است كه اين حرف را م‎زند که، اگر آنچه كه

شما آورديد، با آنچه كه مامور به است مطابقت كرد، اينجا صحت وجود دارد.
عقل م‎گويد: امتثال مسقط براي امر است، يعن وجود خارج عمل، سبب سقوط دستور مولاست. اگر سقوط را عقل گفت،

صحت هم لازمه همين است، عقل نم‎تواند بويد كه: حم واقع ساقط شد اما هنوز عملت، عمل صحيح نيست.
پس چون به تعبير خود اين بزرگان خارج ظرف براي سقوط تليف است و حاكم به سقوط عقل است، عقل م‎گويد: وقت عمل

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


را آوردي، آن دستور اول ساقط م‎شود و سقوط لازمه‎اش صحت است. پس در موارد احام واقعيه اوليه، چيزي از طرف
شارع بنام صحت نداريم. مرحوم آخوند(ره) هم در اين قسمت، اين فرمايش را قبول دارد.

عمده اين است كه در موارد ظاهريه مرحوم آخوند(ره) فرموده: اينجا نسبت به كل، شارع حم به صحت م‎كند، شارع در
موارد احام ظاهريه و اضطراريه حم به صحت م‎كند.

مرحوم نائين فقط در مورد احام ظاهريه فرموده: شارع ما را متعبد به انطباق م‎كند. در مواردي كه قاعده فراغ و تجاوز
جاري است، وقت نماز تمام م‎شود و شك م‎كنيد كه آيا فلان جزء را صحيحاً آورديد يا نه؟ قاعده فراغ را جاري م‎كنيد، که

معنايش اين است كه متعبد شويد به اينه آن امر واقع بر اين عمل شما انطباق پيدا كردهاست.

بين احام ظاهريه و احام واقعيه فرق وجود ندارد

اينجا به نظر ما براي بزرگان مقداري خلط شده و اگر اين خلط را روشن كنيم، نتيجه م‎گيريم که، بين احام ظاهريه و احام
واقعيه فرق وجود ندارد و در موارد احام ظاهريه هم شارع يك حم ظاهري دارد.

شارع م‎گويد: اگر قبلا وضو داشت، بعد شك كردي که وضو داري يا نه؟ استصحاب كن و با وضو استصحاب نماز بخوان.
شارع اصل عمل يا اماره‎اي را معتبر م‎كند كه م‎گوييم: اين حم ظاهري است، مثلا اصاله البرائه را جاري كرده تا در صلاه،

سوره را نياورد، بعد از مدتها دليل محم پيدا مكند براي اينه سوره در نماز واجب است. م‎خواهيم ببينيم شارع در اين
موارد حم ظاهري چه كردهاست؟ آيا غير از اينه در كنار حم واقع، حم ديري آورده، در موارد حم ظاهري حم به

صحت هم مكند؟
شارع يك حم ظاهري را آورده، عقل هم م‎گويد كه: الان غير از اين حم ظاهري چيز ديري نداريد و بايد اين عمل را انجام

دهيد، وقت عمل را انجام داديد، در اينه اين حم ظاهري ساقط مشود، ترديدي وجود ندارد، بحث اين است كه وقت عملتان
را طبق حم ظاهري انجام داديد، آيا آن حم واقع هم ساقط م‎شود؟ عقل م‎گويد: حم واقع ساقط م‎شود.

در بحث اجزاء نم‎گوييم كه: دليل بر اجزاء، اين دليل نقل است، اگر هم دليل نقل باشد، به عنوان مؤيد مطرح است و دليل كه
در باب اجزاء قائم است، دليل عقل است.

در مواردي كه حم واقع اول داريد و شارع گفت: حالا كه به آن حم نرسيديد، حم ظاهري را انجام دهيد، عقل اگر حم به
اجزاء كرد، معنايش اين است كه آن حم واقع اول هم ساقط شده، اگر حم به عدم اجزاء كرد، معنايش اين است كه آن حم

واقع اول ساقط نشدهاست.
خيل‎ها قائلاند به اينه قاعده اوليه، عدم الاجزاء است، حالا چه اجزاء و چه عدم اجزاء، يعن چه صحت چه فساد، حاكم به هر

دو عقل است. عقل اگر گفت كه: اين عمل كه آورديد، مجزي از آن حم واقع اول هست، آن ساقط م‎شود، اما اگر مجزي
نيست، ساقط نم‎شود.

پس در موارد حم ظاهري؛ يك مرحله داريم که، عمل نسبت به خود اين حم ظاهري است، قطعاً موجب سقوط آن است، اگر
انسان عملش را مطابق بر حم ظاهري قرار داد قطعاً حم ظاهري ساقط م‎شود.

مرحله دوم اين است كه حالا كه اين عمل، بر طبق اين حم ظاهري هست، آيا مسقط آن حم واقع هست يا نه؟ در اينجا
م‎گوييم: آنچه كه حاكم به اسقاط و عدم اسقاط، حاكم به اجزاء و عدم اجزاء است، عقل است و وقت عقل آمد حم به اجزاء
كرد، دير مجال براي شارع وجود ندارد كه، در موارد احام ظاهريه بويد: من حم به صحت يعن تعبد م‎كنم. پس در اين
جهت، بين حم ظاهري و حم واقع فرق نيست، حم واقع «اقيموا الصلاه» را شارع بيان كرده، حم ظاهري را هم شارع

بيان كرده، در آنجا شارع حم به صحت نم‎تواند كند، اصلا مربوط به شارع نيست، در حم ظاهري هم همينطور.
در مواردي كه قاعده لا تعاد جاري م‎شود، که اگر كس نماش تمام شد و شك كرد كه آيا قرائتش را خوانده يا نه؟ حديث لا تعاد

م‎گويد: اين نماز دير اعاده نم‎خواهد، يعن نمازش صحيح است. به نظر ما در اين موارد هم، شارع نم‎گويد: بر اين نماز
شما صحت را جعل م‎كنم، بله با لا تعاد، قاعده‎اي را م‎فهميم كه، آنچه كه در مامور به دخالت دارد، اين اركان خمسه است.

شارع م‎خواهد بويد: من صلات را صلاه م‎دانم كه، اين اركان خمسه در آن فوت نشود. حالا اگر در صلات اركان خمسه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


بود و بقيه اجزاء فقدان پيدا كرد اين عمل صحيح است و اين را عقل بيان م‎كند.
به عبارت اخري شارع با لا تعاد و قاعده فراغ و تجاوز، توسعه‎اي در مامور به ايجاد م‎كند و نم‎خواهد بويد: اين نماز، ولو از

آنچه كه در مصلحت تامه صلاتيه دخالت دارد، كمبود هم دارد، اما مع ذلك حم به صحت م‎كنم. بله با لا تعاد، شارع به ما
م‎فهماند كه، اگر عمل اين اركان خمسه را داشته باشد، تمام مصلحت لزوميه صلاه را دارد. لذا نم‎توانيم بوييم: با لا تعاد يا

قاعده فراغ، باز مسئله صحت ظاهريه معنا دارد.
پس همان طوري كه امام(رضوان اله عليه) هم فرموده، معنا ندارد كه شارع صحت ظاهريه را جعل كند، چون جعل صحت
ظاهريه، يعن مطابقت مات به با مامور به، که اگر شارع، بدون اينه تصرف در منشاء انتزاع كند بويد: اين مطابقت دارد،

چنين جعل غير معقول است.
خوب دقت كنيد امام(ره) ‎فرمودهاند: اين مطابقت و عدم مطابقت(تعبير من است) ارتباط به شارع ندارد، گاه شارع م‎گويد:
اين فعل ولو به حسب واقع مطابق نيست، اما تصرف م‎كنم و م‎گويم: ظاهراً در فرض شك مطابق است، چنين چيزي نيست
و اصلا شارع چنين تصرف در مطابقت و عدم مطابقت نم‎كند، تا بوييم: آنجاي كه مطابقت ظاهري است، صحت ظاهريه

باشد.
بنابراين به اين نتيجه روشن م‎رسيم که، اين فرمايش مرحوم نائين(ره) كه بين صحت واقعيه و ظاهريه فرق بذاريم، قابل قبول

نيست. حالا نتيجه و نظريه نهاي را فردا ان شاءاله عرض م‎كنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


