
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۳۱ اردیبهشت ۱۳۸۴

نواه
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيا صحت و فساد مجعولان به جعل شرعاند؟

بحث در اين بود كه، آيا صحت و فساد امران مجعولان به جعل شرع يا استقلال يا تبع هستند؟ مثلا وقت م‎گوييم: «هذا
العمل صحيح، هذا العمل فاسدٌ»، عبادت صحيح است، عبادت فاسد هست، آيا اين صحت و فساد را شارع براي اين اعمال

جعل كرده يا اينه مجعول نيستند و از لوازم عقل يا از عناوين انتزاعيهند؟
اقوال در مسئله را بيان كرديم و قول مرحوم آخوند(ره) را هم ذكر كرديم که خلاصهاش اين است که، بايد بين عبادات و

معاملات فرق گذاريم و در هر دو هم، بين اينه متعلق يك عنوان كل باشد، يا يك عنوان معين خارج، فرق گذاريم.
فرمودهاند كه: در باب عبادات اگر صحت و فساد را به معناي موافقت الامر گرفتيم، به طور كل بايد بوييم: اين عنوان مجعول

ندارد، بله يك عنوان عقل و از لوازم عقليه است.
دوم فرمودهاند: اگر صحت و فساد را به آن معناي كه فقيه معنا م‎كند، كه به معناي سقوط القضاء و الاعاده است معنا كنيم،

به ظاهري يا اضطراري، اگر آن عنوان كل باز صحبت از لوازم عقليه است و نه مجعوله. اما در مامور اول در مامور به واقع
عنوان عقل ،دارد. اما انطباقش بر اين فرد معين خارج مد نظر باشد و مسئلة اجزاء را مطرح كنيم، اينجا عنوان مجعول شرع

دارد.
در معاملات هم فرمودهاند: اگر ترتب اثر بر آن عنوان كل باشد، اينجا باز مجعول است. شارع براي كل بيع، اثر مليت را و
براي كل ناح، اثر زوجيت را جعل كردهاست. اما اگر بوييم: اثر بر اين بيع معين خارج يا اين ناح معين خارج انطباق

دارد، اين عنوان عقل دارد و عنوان مجعول ندارد.
پس خلاصة فرمايش آخوند(ره) اين شد كه، اولا بين عبادات و معاملات بايد فرق باشد، ثانياً بين تعلق صحت و فساد به عنوان

كل و تعلقش به عنوان جزئ خارج هم بايد فرق باشد. آخوند(ره) از كسان است كه، ‎فرموده: به صورت مطلق نم‎توانيم
بوييم: صحت و فساد دو امر مجعولند و همينطور به صورت مطلق نم‎توانيم بوييم: غيرمجعولند. بله بايد اين دو جهت و

تفصيل را و مورد نظر قرار دهيم.

نقد و بررس نظريه مرحوم آخوند(ره) در ما نحن فيه

اين فرمايش مرحوم آخوند(ره) در كلمات ديران مورد بحث واقع شده، برخ پذيرفته و برخ هم شديداً مورد انار قرار دادهاند.
مرحوم محقق اصفهان و خوئ و مرحوم امام(رضوان اله عليهم) در فرمايش مرحوم آخوند(ره) انار كرده و مناقشه كردهاند.

البته شايد رشحات از كلام مرحوم آقاي خوئ(ره) و يا ريشة آن را در كلمات مرحوم اصفهان(ره) ملاحظه كنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشالات محقق اصفهان(ره) بر مرحوم آخوند(ره)

اشال اول محقق اصفهان(ره)

ال كه خيلال بر مرحوم آخوند(ره) داشتهاند؛ اولين اش(ره)(در كتاب نهايت الدرايه) مجموعاً چهار اشمرحوم محقق اصفهان
مهم هم نيست اين است كه، از كلمات آخوند(ره) استفاده م‎شود كه، اگر چيزي عنوان لازم عقل داشت، از امور انتزاعيه

نم‎تواند باشد، در حاليه به نظر ما، منافات بين اين دو وجود ندارد، كه بوييم: در مامور به واقع اول، سقوط القضاء و عدم
القضاء و الاعاده، لازم عقل است، چون وقت عين همان را كه شارع از شما خواسته، آورديد عقل م‎گويد: امر شارع ساقط

شد و نيازي به  اعاده يا قضاء ندارد. اينه لازم عقل است، منافات ندارد كه خودش يك امر انتزاع هم باشد. امور انتزاعيه، آن
اموري است كه ما به ازائ ندارد و فقط منشاء انتزاع دارد و اگر عقل در اين‎ جا صحت را انتزاع كرد، منافات ندارد كه بوييم:

صحت هم لازم عقل و هم عنوان انتزاع است. كه عرض كرديم اين اشال چندان اشال مهم نيست. اشال مهم اين سه
اشال بعدي است.

اشال دوم محقق اصفهان(ره)

در اشال دوم مرحوم اصفهان(ره) ‎فرموده كه: آخوند(ره) بين متعلق و موضوع خلط كرده. عناوين در باب متعلقات، همان
تبايع و عناوين كليهاند. در باب متعلقات وقت م‎فرماييد: «البيع صحيح يا يجب الصوم يا يجب الحج»، حج، صوم، صلاه و يا

در معاملات، خود بيع و اينها، به عنوان متعلق احام قرار گرفته‎اند و متعلقات يك عناوين كليه‎اي هستند كه، در عالم اعتبار
موجودند، حالا در عالم خارج هم موجود باشد يا موجود نباشد.

شارع كه م‎فرمايد: «اقيموا الصلاه» وجوب صلاه جعل م‎شود، وجوب هم متعلق دارد که صلاه است. صلاه در عالم اعتبار
در نزد شارع موجود است، چه كس در عالم خارج هم، صلاه را بياورد يا نياورد. قبل از اينه كس صلاه را بياورد، م‎توانيم

بوييم: صلاه در شريعت عنوان وجوب دارد.
اما در موضوعات احام مسئله اينچنين نيست و حم مترتب بر آن وجود خارج است و نه بر آن طبيعت كليه.

 فرق بين متعلق و موضوع اين است كه، در متعلق، شارع آن را مفروض الوجود م‎گيرد، لزوم هم ندارد كه، وجود صلاه را
فرض كنيم تا بعد شارع وجوب را براي آن جعل كند. اما در باب موضوع، شارع وقت م‎خواهد چيزي را موضوع قرار دهد،

بايد آن را مفروض الوجود بيرد يعن آنچه كه اين حم بر آن به عنوان موضوع جعل و مترتب م‎شود، وجود خارج اين
موضوع است.

‎فرمودهاند كه: مثلا در مثال «اكرم العلماء»، اينجا حم وجوب است، متعلق عبارت از اكرام است و موضوع عالم است. اين
عالم تا وجود خارج پيدا نند، نم‎توانيم بوييم: وجوب اكرام دارد، بايد وجود خارج داشته باشد، تا بوييم: اكرامش واجب

است.
است كه، سفر محقق شود، قبل از آن كه كس ر فرمودهاند: در باب قصر در صلاه، موضوع وجوب قصر جايدر مثال دي

سفر را محقق كند، نم‎توانيم بوييم: «القصر واجب عليك، القصر انما يجب عل المسافر»، مسافر موضوع م‎شود. شارع هم
که م‎فرمايد: مسافر بايد نمازش را قصر كند، آن را مفروض الوجود م‎گيرد و بعد حم را برايش جعل م‎كند. پس قبل از

وجود معنا ندارد كه بوييم: قصر در اينجا واجب است.
،م عدم وجوب به اين عمل خارجگوييم: لا يجب القضاء، نسبت اين ح‎فرمودهاند: در ما نحن فيه م‎ بعد از بيان اين مقدمه

نسبت حم به متعلق است يا نسبت حم به موضوع؟ بله، نسبت حم به موضوع م‎شود، يعن وقت م‎گوييم: «لا يجب عليك
القضاء» يعن قضاي اين عمل كه انجام دادي، «لا يجب عليك الاعاده»، يعن اعادة اين عمل كه انجام دادي.

پس موضوع همين عمل خارج م‎شود. پس نسبتش به اين عمل، نسبت حم به موضوع است. لذا دير مجال نيست كه
بوييم: اگر حم به عناوين كليه باشد کذا، اگر به اين فرد خارج باشد كذا، حم نسبتش به متعلق، هميشه به عنوان عناوين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


كليه است، نسبتش به موضوع خارج، هميشه به عنوان جزئ و اين فرد خارج است.
خلاصه اشال دوم مرحوم اصفهان(ره) به اين برگشت كه مرحوم آخوند(ره) بين متعلق و موضوع خلط كردهاند، پس نتيجه

مطلب اين م‎شود که، آن بحث كه قبلا هم مفصل داشتيم كه، آيا احام به تبايع تعلق پيدا م‎كند يا به افراد؟ دائرة آن بحث فقط
مربوط به متعلقات است، اما نسبت به موضوع نزاع وجود ندارد، چون كه تا موضوع خارج موجود نشود، نم‎توانيد بوييد

اين حم هست يا نه؟
وييد: اين بيع خارجخواهيد ب‎م اما گاه ،«وييد: «البيع صحيحخواهيد ب‎م به نحو كل گاه «در «البيع صحيح مثلا

صحيح است، وقت اين بيع خارج را م‎خواهيد بوييد: صحيح است، تا موجود نشود، نم‎شود.

اشال سوم محقق اصفهان(ره)

اشال سوم مرحوم اصفهان(ره) به همين قسمت از فرمايش مرحوم آخوند(ره) است كه فرموده: در مامور به ظاهري يا
فرمودهاند: اصلا‎ (ره)سقوط القضاء مجعول است. مرحوم اصفهان اضطراري که صحت، به معناي صحت فقهيه است، يعن
سقوط القضاء تعبير درست نيست و محصل ندارد، چون خود قضاء، يك فعل خارج و توين است، قضاء که مثل مليت،

كه يك عنوان جعل است، نيست. قضاء يك فعل توين ملف است، كه يا علتش هست، م‎آورد يا علتش نيست، نم‎آورد.
لذا اصلا تعبير به ثبوت القضاء لا محصل له. پس بعد از اينه ملف مامور به ظاهري يا اضطراري را آورد، بايد بوييم: هل

يجب القضاء او لا يجب؟ بايد تعبير به ايجاب القضاء و عدم ايجاب القضاء کنيم.
بعد ‎فرمودهاند كه: اگر هم اين تعبير را كنيم، نم‎توانيم ايجاب القضاء را با صحت ي بيريم، صحت عنوان است كه ترديدي

نداريم كه، اين عمل ما متلبس به آن هست، كس كه عمل را انجام م‎دهد، اين عمل به لباس صحت تلبس پيدا م‎كند، آيا عمل
قابل تلبس به ايجاب و عدم ايجاب است يا ايجاب و عدم ايجاب مربوط به شارع است؟ اين فعل شارع است که م‎تواند بويد:

قضاء واجب است يا واجب نيست.
شما م‎گوييد: صحت به معناي ايجاب القضاء است و اين نم‎شود، صحت عنوان است كه عمل خارج ما متلبس به اوست

که م‎گوييم: «هذا العمل صحيح» و نم‎توانيم بوييم: «هذا العمل يجب القضاء، هذا العمل ايجاب القضاء».
بنابراين در اشال سوم مرحوم اصفهان(ره) هدف كليشان به اين است كه صحت را نمتوانيم به معناي ايجاب القضاء بيريم،
ايجاب و عدم ايجاب، نم‎تواند وصف براي عمل واقع شود. در حقيقت اصلا م‎خواهند انار كنند اين تعبيري كه فقيه م‎گويد

که: عمل صحيح است، يعن قضاء ساقط است.

اشال چهارم محقق اصفهان(ره)

اشال چهارم فقط در خصوص صحت و فساد در معاملات است که، مرحوم آخوند(ره) فرموده: در باب معاملات كه اگر به
كل تعلق پيدا كند صحت مجعول است. اشال اصفهان(ره) اين است كه، در معاملات مثل بيع، آنچه كه مجعول است، مليت

است و ترتب مليت بر اين معامله، يك امر عقل است. پس ترتب اين اثر دير مجعول شارع نيست.
يت ترتب پيدا كند يا نه، اين يك امر عقلبيع، مل يت مترتب شود يا نه، يا بر كلمل ،ه بر بيعيت است، اما ايناثر بيع مل

است.
البته در تعبير اصفهان(ره) در اين اشال چهارم، يك اثر و يك ترتب الاثر دارند، يك بار فرمودهاند: مليت اثرش است اما ترتب

اين اثر بر معامله، يك امر عقل است، اما از بعض تعابيرشان استفاده م‎شود كه، بر اين مليت، اگر بخواهد آثار ديري هم
مترتب مشود، كه بيشتر احتمال اول از كلامشان استفاده م‎شود.

پس اشال چهارم اصفهان اين شد كه، شما م‎گوييد: صحت در معامله يعن ترتب الاثر، شما بين اثر و ترتب الاثر خلط
كردهايد. اثر هم اگر مجعول باشد، ترتب الاثر مجعول نيست. ترتب اثر يك امر عقل است.



بنابر اين چهار اشال كه مرحوم اصفهان(ره) به آخوند(ره) داشتهاند، نظر ايشان اين است كه، صحت و فساد در عبادات و
معاملات، به صورت مطلق غير مجعول هستند. امام(رضوان اله عليه)هم  همين نظرية مرحوم اصفهان(ره) را داشته و

معتقداند، صحت و فساد چه در عبادات و چه در معاملات مطلقا مجعول نيستند.
اين چهار اشال را توضيح داديم و روشن كرديم، تقاضايمان اين است كه آقايان خودشان قبل از اينه ما ببينيم آيا اشال بر

اين چهار اشال هست يا نه؟ اين نظرية اصفهان(ره) را ببينيد که اشالات را م‎توانند بر آن وارد كنيد يا نه؟ اگر م‎شود
بنويسيد كه ملاحظه كنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


