
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۸ اردیبهشت ۱۳۸۴

نواه
جلسه 65 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيا صحت و فساد عنوان مجعول شرعاند؟

عرض كرديم كه در اين مقدمه مقصود اصل مرحوم آخوند(ره) اين است كه، آيا صحت و فساد عنوان مجعول شرع هستند، تا
در صورت كه در صحت يا فساد، بتوانيم استصحاب را جاري كنيم، يا اينه صحت و فساد از عناوين انتزاعيه يا لوازم عقليه

هستند که، قابليت استصحاب عند الشك را ندارند.

اقوال در اين بحث

در اين بحث اقوال متعدد وجود دارد؛ قول اول اين است كه صحت و فساد هم در عبادات و هم در معاملات عنوان مجعول
شرعاند.

قول دوم درست نقطه مقابل اين قول اول است كه، صحت و فساد نه در عبادات و نه در معاملات مجعول شرع نيستند بله از
عناوين انتزاعيه يا لوازم عقليهاند.

قول سوم بين عبادات و معاملات تفصيل داده، گفته‎اند كه: صحت در باب عبادات، عنوان مجعول ندارد، بله از لوازم عقليه
است، اما در باب معاملات که، اين معامله صحيحه يا فاسده، عنوان مجعول شرع دارد.

قول چهارم اين است كه، در معاملات به صورت كل نوييم كه مجعول شرع است، بين معاملات كليه و معاملات شخصيه
فرق گذاشته، بوييم: در معاملات كل، يعن وقت شارع صحت را مثلا براي كل بيع جعل م‎كند، عنوان مجعول دارد، اما در

معاملات شخص، يعن اين بيع معين خارج را بخواهيم بوييم: صحيح است، اين عنوان مجعول ندارد.
قول پنجم اين است كه، بين صحت واقعيه و صحت ظاهريه تفصيل داده، بوييم كه: در جاي كه عنوان صحت ظاهريه دارد،

عنوان مجعول شرع دارد و جاي كه صحت، صحت واقعيه است، عنوان مجعول ندارد كه اين قول آخير را مرحوم محقق
نائين(قدس سره) پذيرفتهاند.

نظريه مرحوم آخوند(ره) در اين باره

ابتدا در اين بحث نظريه مرحوم آخوند(ره)(در كفايه) را بيان كنيم که قائلاند به اينه، بايد بين عبادات و معاملات فرق گذاشت و
در معاملات هم بين معاملات كليه و شخصيه، باز فرق است، يعن نظرشان اين است كه، بين اينها تفيك كنيم که در عبادات

صحت را به معناي كه متلمين معنا كردهاند که، صحت موافقت الامر است در اين صورت، صحت يك عنوان مجعول نيست و
از امور انتزاعيه است. اگر مات به با مامور به مطابقت داشته باشد، از اين مطابقت و موافقت، چيزي را بناو صحت را انتزاع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


م‎كنيم.
اما اگر صحت را به تفسير فقهاء که، به معناي سقوط الاعاده او القضاء است، تفسير ‎كرديم، اينجا بايد بين اقسام ثلاثه مامور به

فرق گذاريم. يك مامور به به امر اول واقع داريم و يك مامور به به امر ثانوي اضطراري و يك مامور به به امر ظاهري.
اگر صحت و فساد را به معناي سقوط الاعاده يا سقوط القضاء گرفتيم، در جاي كه مامور به، به امر اول است، سقوط الاعاده
يك لازمه عقل است، يعن وقت مامور به واقع اول، مانند نماز با طهارت مائيه را آورديم، اينجا اعاده و قضاء ساقط است و

اين عمل صحيح است، پس اين سقوط يك لازم عقل است، چون اين را شارع بيان نمكند، بله عقل م‎گويد: دير نياز به
اعاده و قضاء ندارد. پس در اين قسم هم عنوان مجعول شرع نداريم.

اما جاي كه مامور به اضطراري يا ظاهري داريم و قائل به اجزاء م‎شويم، که اجزاء معنايش اين است كه، اين مامور به
اضطراري يا ظاهري، ولو اينه از نظر ملاك، تمام ملاك در مامور به اول را ندارد، ولو بقيه ملاك كه فوت شده، راه جبرانش

وجود دارد، که شارع اعاده را دوباره واجب كند، اگر شارع حم به  اعاده و قضاء نرد، در اينجا سقوط الاعاده و القضاء
مجعول شرع م‎شود.

 اما در همين‎جا ‎فرمودهاند: اين در طبيعت كليه مامور به درست است، يعن شارع به نحو كل بيان كند که، اگر كس مامور به
اضطراري را انجام داد، اين مجزي است، اما در مامور به معين خارج، حم به اينه اين مطابق، با آن مامور بهي است كه

شارع گفته، در اينجا عنوان مجعول ندارد و عنوان انتزاع دارد. يعن اگر گفتيم: اين صلاه با تيمم، مصداق براي مامور به
ظاهري يا اضطراري است، در اينجا عنوان مجعول ندارد.

پس در عبادات مرحوم آخوند(ره) در يك مورد قائلاند به اينه، عنوان مجعول دارد، آن هم به حسب طبيعت كل مامور به، اما
اگر به حسب مصداق خارج باشد، در همين‎جا هم، قائل به مجعول بودن نيستند.

اما در باب معاملات، ترتب صحت در معامله به معناي ترتب اثر است، بر معامله‎اي شارع اثر را مترتب مداند، اما بر ديري
مترتب نمداند، ‎فرمودهاند: در كل اگر شارع گفت: «البيع صحيح»، اين جعل شرع است ولو تاسيس و تاكيدي هم باشد.

اما همين‎جا هم بين كل و جزئ فرق ‎گذاشتهاند که، جعل صحت براي كل بيع، جعل است، اما اينه اين بيع خارج، آن
عنوان كل «البيع الصحيح» برش منطبق است، اين را هم عقل بيان م‎كند.

ه بعضه روي اين نظريه و عبارت كفايه دقت بفرماييد، روز شنبه ان شاء الال وارد شده كه، ان شاء البر اين نظريه چند اش
از اشالات را بيان م‎كنيم وببينيم بالاخره چ بايد گفت. اين بحث است كه مفيد هم هست، چون عرض كرديم که، ثمره‎اش در

جريان و عدم جريان استصحاب جاري م‎شود.

بحث اخلاق: اقسام و درجات ایمان

در كتاب شريف كاف روايت از امام صادق(عليه السلام) در مورد ايمان هست.
اولا به صورت اجمال وقت به آيات و روايات مراجعه م‎كنيم، نسبت به ايمان، به يك نتايج و آثاري م‎رسيم كه، غير از آن

برداشت است كه، در ذهن ما و عموم مردم وجود دارد. اگر از ما سوال كنند، ايمان را فقط يك امر قلب در دايره اعتقاد
م‎دانيم. اگر يك كس هزار گونه عمل هم انجام دهد، اما م‎گوييم كه: منافات ندارد با اينه ايمان داشته هم باشد.

اما وقت به آيات شريفه و روايات، مخصوصاً روايات كه در اين رابطه رسيده، ناه م‎كنيم، براي ايمان جهات، درجات، مراحل
و منازل وجود دارد كه، بسيار نات مهم است. اصلا خوب است که، اين بحث را بعض از آقايان كه در اين كارهاي

اعتقادي و تفسيري كار م‎كنند دنبال كنند و در روايات كه در اين زمينه‎ها رسيده، دقت ديري شود.
سبعه اسهم»، خداوند ايمان را هفت قسم قرار داده، «عل ه وضع الايمان علامام صادق(عليه السلام) فرمود: «ان ال در روايت

البر»، يك سهمش مربوط به بر و ني است که، آنهاي كه اهل «بر» نيستند، اين گوشه ايمانشان خراب است اين سه ايمان را
ندارند. «و صدق»، راستوي، كه ي از علائم بسيار مهم براي مؤمن است، «و اليقين»، قسم دير ايمان، در يقين انسان به

خداوند، قيامت و آخرت است.
گاه اوقات بعض از بزرگان، حت آنهاي كه اهل معنا هستند، وقت م‎خواهند راجع به كس تعريف كنند، م‎گويند: اهل يقين



است. اهل يقين بودن خيل مهم است و خودش باب مفصل دارد كه حالا نم‎خواهم جزئيات اينها را بويم، بله م‎خواهم به
يك شعاع كل از ايمان اشاره‎اي كنم.

چهارم رضا و تسليم است. مقام رضا، راض بودن که، انسان واقعاً طوري باشد كه، بين خودش و خدا شوه‎اي نند، مريض
است، سالم است، فقير است، غن است، راض باشد. مرز رضا در جاي شسته م‎شود كه، انسان حت در درونش شايت

كند و اضطراب داشته باشد. آدم راض، آدم آرام است که، هيچ اضطراب ندارد.
فردا چه واقعه‎ و حادثه‎‎اي اتفاق مافتد، وقت روي ميزان شريعت عمل م‎كند، به هر نتيجه‎اي كه مرسد، راض است. روزي
انسان اعتبار دارد، روزي هم ندارد، روزي مال دارد، روزي ندارد، روزي علم دارد، روزي اين علم از او گرفته م‎شود، «و من

نعمره ننسه ف الخلق»، وقت به سن كهولت رسيد، همه چيز از او گرفته م‎شود، قوه بدن از او گرفته م‎شود، حت قواي
فري از او سلب م‎شود. اين اوصاف در نس انسان وجود ندارد، آنهاي كه واقعاً در سنين جوان، خودشان را ساختهاند،

اينها هميشه باق م‎ماند، رضايت هميشه باق م‎ماند.
اگر رضايت نباشد، همان م‎شود كه يك وقت امام(ره) فرمودند كه، يك عالم بزرگ از دنيا م‎رفت و در حال احتزار بود، به

اطرافيانش گفت: من در حال احتزار و از دنيا رفتن هستم، اما اين چه ظلم است كه خدا به من كرد كه من مثلا اين عشيره و
اولاد و اينها را به اين زودي بايد از دست بدهم.

پنجم وفاي به عهد، ششم علم و هفتم حلم و صبر و بردباري است. البته در روايت دير، «ان الايمان عشر درجات»، ده درجه
است، «بمنزله السلم»، به منزله پله كان است و اصلا در بعض از روايات دير، حصري برايش نيامده و فرموده براي ايمان

حالات، درجات، طبقات و منازل وجود دارد.
در بعض روايات، هر عضوي از اعضاي بدن انسان را، موظف به يك نوع ايمان کردهاست كه، عضو دير موظف به آن نيست
كه، آن هم خيل روايت جالب هست. چشم انسان موظف به يك نوع ايمان دستش موظف به يك نوع ايمان، قلبش موظف به يك

نوع ايمان، پايش، گوشش موظف به يك نوع ايمان است.
اين كه در تعبير عوام و عموم مردم گاه وجود دارد كه، انسان صبح كه از خانه بيرون م‎آيد مؤمن است، بعد بدون ايمان

برم‎گردد، براي اين است كه، اگر فر كنيم ايمان فقط، منحصر به ايمان قلب و اعتقاد به خدا و توحيد است، خوب م‎گويد:
صبح موحد بودم، حالا هم كه برگشتم خانه، موحد هستم، در حاليه نم‎دانيم كه، تمام اعضاء و جوارح ما، در انواع و حالات و

درجات ايمان اينقدر اثر دارند كه، به اين نته م‎رسيم كه، واقعاً انسان نسبت به ايمان، در هر زمان در يك درجه‎اي قرار دارد.
آن ايمان كه انسان ديروز داشت، امروز ندارد، يا قوي‎تر و يا ضعيف‎تر شدهاست و نم‎شود گفت: اين انسان حالت ثابت دارد.
فرمايد: «الذين اهتدوا زادهم هدي و آتاهم تقواهم»، آنهاي‎م (ه عليه و آلهال صل)اين كه در آيه شريفه در سوره مباركه محمد

كه هدايت پيدا كردند، خدا هدايتشان را زياد م‎كند که، هدايت همان ايمان است، يعن در اين اعضاء و جوارح كه داريم، اين
قلب و فري كه داريم، صبح كه از منزل بيرون م‎آييم، تا شب كه بر م‎گرديم، اگر محاسبه‎اي كنيم، خيل درش تغيير بوجود

آمده که، خودمان خبر نداريم.
اينطور نيست بوييم: اين آدم خيل خوب است، كار به كار هيچ كس ندارد، وظايف ظاهريه خودش را انجام م‎دهد، اينطور

نيست، دائماً در حال ازدياد ايمان و يا تنقيص ايمان هستيم.
اگر ما باشيم و اين روايات، ايمان دري است كه، خدا در درون قلب و جوارح انسان قرار داده که بايد تقويتش كنيم.

 بعد در اين روايت فرموده: «ثم قسم ذلك بين الناس»، اين هفت قسم ايمان را به همه هم نداده، «فمن جعل فيه هذه السبعه
الاسهم فهو كامل»، در آنهاي كه اين هفت قسم وجود دارد؛ اهل بر و صدق و يقين و رضا و وفا و علم و حلم است، اين آدم

كامل است و انسان كامل همين است.
انسان كامل را نبايد عرفا مشخص كنند، اصلا نم‎توانند مشخص كنند. انسان كامل را خود انسان كامل بايد مشخص كند،
يعن ائمه معصومين(عليهم السلام) که فرمودند: «فهو كامل»، انسان كامل آن است كه اين هفت سهم از ايمان در وجودش

باشد.
به هر كدام که ناه كنيم ترديد شديد داريم، که بوييم: اهل علم هستيم، علم اين نيست كه اصطلاحات و كتابهاي را، مطالب را،

از اين طرف و آن طرف بيريم و بنويسيم و اضافات هم كنيم يا تقييدي هم در آن بوجود آوريم. علم جاي است كه واقعاً،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=47&a=17


نورانيت و كشف در درون انسان نسبت به حقائق به وجود آيد.
واقعاً جاي ترديد دارد که گوييم: خوب الحمد اله که اين هفت تا را داريم، نه خيل مشل است. همين علم كه كار اصل ما

است، شايد در همين هم انسان ترديد داشته باشد.
اهل بر هستيم، ناه كنيم واقعاً به خانواده خودمان، طرافيان و محل خودمان چقدر ني م‎كنيم و از اينها چقدر توقع داريم. بر

معنايش اين نيست كه، آنچه مثلا ميل دارد برايش انجام بده و شما هم تشويقش كنيد يا پول به او دهيد، که همين كار را انجام
بده. گاه اوقات بر اين است كه، انسان كاري كه صد در صد مطابق ميلش هم نيست، بدش م‎آيد، فرض كنيد، خانواده‎اش،

فاميلش، اهل شهرش، از او فساد خوششان م‎آيد، اما انسان به خاطر خوشايند آنها در مقابلشان قرار گيرد. البته مصاديق بالاي
بر، تربيت كردن و راه انداختن اينها به سوي كمالات و اخلاق حسنه است.

«فمن جعل فيه هذه السبعه الاسهم فهو كامل محتمل»، يعن كامل است كه تمام اين سهام سبعه را حمل م‎كند
«و قسم لبعض الناس السهم»، خدا به بعضها فقط يك قسم از اينها را داده، «و لبعض السهمين»، بعض‎ها دو تا را دارند، «و

لبعض الثلاثه»، بعض‎ها سه تا را دارند.
«ثم‎ قال: لا تحملوا عل صاحب السهم سهمين» اين هم يك نته روشن است كه، واقعاً بايد به آن توجه كنيم، كه اگر فر كنيم
كه روزي تمام جامعه انسان كامل م‎شود، اين امانش نيست. ايمان يك وزن سنين و يك مظروف است كه، هر ظرف توان

حمل آن را ندارد. مثلا تعبيري كه نسبت به سلمان و ابوذر بود كه، اگر ابوذر آنچه را كه سلمان معتقد بود، م‎دانست كافر
م‎شد. نم‎توانيم به مردم بوييم كه: بايد تمام اينها را داشته باشيد. اصلا خدا براي بعض‎ها، از اين هفت سهم، يك سهم را قرار

داده و ظرفيتش دير بيشتر از اين نيست.
امام صادق(عليه السلام) فرموده: «لا تحملوا عل صاحب السهم، سهمين و عل صاحب السهمين ثلاثه»، نم‎توانيم به مردم

بوييم همه اهل علم شويد، «فتبهضوهم»، يعن اينه شما آنها را دچار گرفتاري و فشار م‎كنيد. اگر مردم را كه يك سهم از
ايمان دارند، بخواهيد بوييد: حالا دو سهم داشته باش، اين سبب م‎شود که، همان يك سهمش را هم از دست بدهد و بر آنها

ايجاد مشقت م‎كنيد.
اجمالا م‎خواهم اين را عرض كنم که، ايمان روي اين چهار ملاك دور م‎زند و شدت و ضعف پيدا م‎كند؛ اول به حسب مراتب

عقل و درك و فهم انسان است، کس كه يك فر بسيط دارد با کس كه فر قوي دارد، درجات ايمانشان خيل تفاوت دارد.
تر است. گاه‎دوم به حسب همين اخلاق حسنه است كه، واقعاً اولين اثرش در ايمان خود انسان است كه، از همه چيز مهم

م‎گوييم: اخلاقت خوب باشد كه مردم، دورت جمع شوند، حرفت را گوش كنند، به شما احترام بذارند، خوب اينها آثار اخلاق
حسنه است، اما آنهاي كه صاحب خلق حسن هستند، اين خلق حسن معلول ايمان كامل آنهاست.

انسان وقت موجودات را جلوه خدا بداند، نسبت به همه تواضع م‎كند، خودش را يك سر و گردن بالاتر از آنها نم‎داند و
م‎گويد: ما و اينها همه يك جلوه‎اي از جلوه‎هاي خدا هستيم. پس اخلاق در رابطه با ايمان خيل مهم است.

ملاك سوم اعتقادات است، يك بعد ايمان انسان را اعتقادات تشيل م‎دهد. اعتقادات ما هر چه قوي‎تر و شفاف‎تر و از
ناخالص‎ها دورتر باشد، ايمان انسان قوي‎تر م‎شود.

ملاك چهارم به حسب اعمال صالحه‎اي است كه انسان انجام م‎دهد.
هر روز ما با اين چهار محور ارتباط دارم، عقل و اخلاق و اعتقادات و اعمال، يعن نتيجه اين م‎شود که، صبح كه انسان از

خانه بيرون م‎آيد، اگر رشد عقل‎ و فهمش بيشتر شود روي ايمانش اثر م‎گذارد، اما چه بسا ممن است فهمش كم شود،
اينطور نيست كه آدم‎هاي كه عقل هم دارند، خوب اين عقلش زياد رشد نم‎كند، چه بسا تنقيص هم پيدا كند و ايمان كم م‎شود.

اگر هر عمل صالح را انجام داديم، درس خوانديم براي خدا، درس گفتيم براي خدا، حرف زديم براي خدا، شنيديم براي خدا،
ايمانمان تقويت پيدا م‎كند، در اعتقادات و اخلاق حسنه هم همين طور.

عل اي حالٍ اين روايات ايمان، انصافاً روايات خيل خوب است. يك وقت در جاي صحبت م‎كردم، گفتم كه: واقعاً  اگر خدا
توفيق دهد که، يك دوره اصول كاف را فقط ببينيم، همين روايت را، انسان روزي يك صفحه، ي دو روايت را انسان ببينيد، اين

را جزء برنامه قرار دهد، خيل اثر دارد.
خداوند ايمان همه ما را به درجات بالاي قرار دهد.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


