
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۸۴

نواه
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقصود از تعلق نه به معاملات چيست؟  

ي از مقدمات ديري كه در اين بحث مطرح شده اين است كه، مقصود از تعلق نه به عبادت چيست؟ اساساً آيا چيزي كه
بالفعل عنوان عبادت دارد و بالفعل امر دارد، م‎تواند نه به آن تعلق پيدا كند يا نه؟ همچنين مقصود از تعلق نه به معامله

چيست؟
ابتدا سمت دوم را روشن كنيم، مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند كه: مقصود از معامله، آن معاملات است كه گاه اوقات اثر برش

مترتب است و گاه اوقات مترتب نيست، اما معاملات كه دائماً اثر برش مترتب است، از محل نزاع خارج است.
مثلا اگر نه به اتلاف مال غير تعلق پيدا كند، اثر اين اتلاف، عبارت از ضمان است، ضمان هم يك اثر لا ينفك و هميش براي

اتلاف مال غير است. اينطور نيست كه براي اتلاف مال غير، گاه اثر مترتب ‎شود و گاه نشود. همچنين اگر شارع مثلا از
تطهير لباس با آب غير نه كرد، كه م‎دانيم اگر كس لباس نجس را با آب غير تطهير كرد، طهارت مسلماً بر آن مترتب

م‎شود.
مقصود از معامله در اينجا، معاملة بالمعن الاعم است، يعن هر آنچه كه عبادت نيست را شامل م‎شود، اتلاف مال غير و تطهير

لباس و تمام اينها جزء معاملة بالمعن الاعم است.
مرحوم آخوند(ره) ‎فرمودهاند: مقصود از معامله در اينجا، آن معاملات است كه، «قد يترتب عليه الاثر و قد لا يترتب»، اما

معاملات كه اثر دائماً بر آنها مترتب است و به عنوان يك اثر لاينفك است، مثل اين مثال‎هاي كه عرض شد، از محل نزاع خارج
هستند.

اينجا اختلاف بين مرحوم آخوند و محقق نائين(قدس سرهما) هست که، مرحوم آخوند(ره) ‎فرمودهاند: تمام معاملات داخل در
نزاع است، عقود، ايقاعات و حت غير عقود و ايقاعات، که به تحجير مثال زدهاند، اگر كس زمين را تحجير كرد، اين هم داخل

در نزاع است.
مرحوم نائين(ره) فرمودهاند كه: از معاملات، فقط عقود و ايقاعات داخل در محل نزاع است، اما مثل تحجير كه، روي كلام

آخوند(ره) داخل در نزاع بود، ايشان فرمودهاند كه اين داخل در نزاع نيست. اما در عبارتشان دليل روشن ذكر نرده، فقط مجرد
يك ادعاست.

حق با مرحوم آخوند(ره) است كه در معاملات، تمام معاملات كه اثر گاه برش مترتب است و گاه مترتب نيست، يعن اثر به
عنوان جزء لاينفك آن نيست، داخل در محل نزاع در باب معاملات است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مقصود از تعلق نه به عبادات چيست؟  

در معاملات بحث ندارد، آنچه كه مهم است، اين است كه نه در عبادت چه معناي دارد؟
اگر گفتيم: به فعل عبادت م‎گوييم كه، به قصد امري كه به آن فعل تعلق پيدا كرده، انجام شود، يعن چيزي كه بالفعل امر دارد.

حال چونه م‎شود که نه به آن تعلق پيدا كند؟

دو راه حل مرحوم آخوند(ره) براي حل اين اشال

مرحوم آخوند(ره) براي حل اين اشال، دو راه ارائه كردهاند؛ يك راه اين است كه، بعض از افعال عرفاً و ذاتاً عنوان عبادت
دارند و براي عباديتشان نياز به امر نيست، مثل سجده، که عمل است كه در همه عرفها و اقوام، ذاتاً براي پرستش و عباديت

وضع شدهاست.
،است، پس نياز به امر ندارد، لذا با تعلق نه اي تعلق پيدا كرد، اين سجده عباديتش ذات‎به سجده ونه موارد اگر نهدر اين

بينشان تناف وجود ندارد.
راه دوم كه بيان ‎كردهاند اين است كه، از راه عبادت و امر تعليق وارد شويم، بوييم: مقصود از تعلق نه به عبادت اين است

كه، اگر نه به اين عمل تعلق پيدا نم‎كرد، امر به آن تعلق م‎گرفت. مثل صلاه حائض و صوم عيدين، که اگر نه به آن تعلق
پيدا كرده، كه تعلق هم دارد، نه به اين عبادت به اين معناست كه، اگر نه نبود، جاي نه امر بود، يعن يك عباديت شانيه و

تعليقيه دارد.
بنابراين آخوند(ره) ‎فرموده: در اين نزاع اگر مقصود از عبادت، عباديت فعليه باشد، اينجا امان ندارد، چيزي كه بالفعل عبادت

است و عنوان امر دارد، نه نم‎تواند به آن تعلق پيدا كند. بايد بوييم: يا عباديت در ذات اين عمل است، يا عباديت عنوان
تعليق دارد.

از امام(ره) در رد تقسيم واجب به تعبدي و توسل مطلب

اينجا بزرگان تقريباً همين مطلب مرحوم آخوند(ره) را پذيرفتهاند، اما مطلب در كلام امام(رضوان اله عليه) وجود دارد كه
فرمودهاند: اين تقسيم كه مشهور واجب را به واجب تعبدي و واجب توسل تقسيم مکنند، به نظر ما تقسيم دقيق نيست.

روي نظرية مشهور، هر واجب كه توسل نبود، بايد تعبدي باشد. اگر در واجب قصد قربت معتبر باشد، واجب تعبدي است، اگر
قصد قربت در آن معتبر نبود، واجب توسل است.

آنوقت فرمودهاند: روي همين بيان است كه م‎گويند كه: اگر ملف واجب توسل را به قصد قربت آورد، اين هم عبادت و
تعبدي م‎شود.

بعد فرمودهاند: اين بطلانش خيل روشن است، اگر كس لباس نجس را، به قصد قربت شست چونه م‎توانيم بوييم: با اين
عمل عبادت خدا را دارد انجام م‎دهد. عبادت معنا و ماهيتش، همان پرستش و پرستيدن است، كس لباس نجس را به قصد

قربت م‎شويد، آيا م‎توانيم بوييم: با اين عمل پرستش خدا را انجام م‎دهد؟ يا اگر كس به خاطر دستور خدا پدر و مادر را
اطاعت م‎كند، م‎توانيم بوييم كه: پدر و مادر را دارد عبادت م‎كند؟

فرمودهاند: در اين موارد، ولو قصد قربت هم وجود داشته باشد، عنوان عبادت ندارد، لذا بايد تقسيم را عوض كرده، بوييم:
تقسيم واجب، به تعبدي و توسل درست نيست، بايد بوييم: واجب يا تقرب است و يا توسل. آنوقت واجب تقرب دو نوع

است، يا تقرب است كه عنوان عبادت دارد مثل صلاه، يا تقرب است كه عنوان عبادت ندارد.
حت فرمودهاند: برخ واجبات در شريعت داريم كه، قصد قربت هم در آن معتبر است، اما عرف نم‎گويد: اين فعل است كه با

آن خدا را عبادت و پرستش م‎كنيم، مثل زكات و خمس، که قصد قربت در آن لازم و معتبر است، اما اگر كس در حين دفع
خمس يا زكات، با قصد قربت هم انجام داد، عرف نم‎گويد كه با اين عمل خدا را عبادت م‎كند.



لذا نتيجه‎اي كه گرفتهاند اين است كه، بزرگان و اصوليين، بين عنوان امتثال و عنوان تعبد و عباديت و پرستش، خلط كردهاند.
پدر و مادر را، به قصد امر اله ‎ كند، كس‎دهد، اينجا اطاعت صدق م‎را به قصد قربت انجام م عمل كه كس در جاي
اطاعت م‎كند، صدق م‎كند كه اين شخص مطيع خداوند است، اما نم‎گويند: اين عملش عنوان عبادت و پرستش دارد.

اساس مدعا و فرمايش شريف ايشان اين است كه، عبادت يك معناي مستحدث شرع نيست كه، اگر در چيزي قصد قربت بود،
عبادت ‎شود، بله عبادت يك معناي لغوي و عرف دارد که، مساوي با پرستش است. عرف زمان عمل را عبادت م‎داند كه، در

اين عمل، خضوع و خشوع و تسليم و پرستش وجود داشته باشد. پس نتيجه م‎گيريم كه، هر عمل تقرب و هر چيزيه عنوان
اطاعت دارد، عنوان عباديت را ندارد.

نسبت بين اطاعت و عبادت عام و خاص مطلق است، يعن هر چيزي كه عبادت است، اطاعت هم هست، اما هر چيزي كه
اطاعت است، عبادت نيست.

نتيجه‎اي كه گرفتهاند اين است كه ‎فرمودهاند: مرحوم آخوند(ره) طبق آن تقسيم معروف كه، هر واجب، توسل نباشد تعبدي
م‎شود، دايرة واجب تعبدي را خيل وسيع گرفتهاند، لذا نياز پيدا م‎كنند که، در بعض موارد، مثل صوم عيدين، از راه عبادت

تعليق وارد شوند.
اما طبق بيان ما كه عبادت به معناي پرستش است، معنا منحصر م‎شود به آنچه كه عرفاً و ذاتاً عنوان پرستش دارد، يعن نتيجه

اين م‎شود كه، خود صلاه حائض، چون ذاتاً عنوان پرستش دارد، نه از آن، نه از عبادت م‎شود. در صلاه حائض نيازي
نداريم كه، از راه تعليق، مسئله را درست كنيم.

مرحوم آخوند(ره) در صلاه حائض و صوم عيدين، از راه عبادت تعليق وارد ‎شده، ‎فرمودهاند: اينه نه به اينها به عنوان
عبادت تعلق پيدا كرده، يعن اگر نه نبود، جاي اين نه، امر متوجه اينها بود و اين يك عبادت تعليق م‎شود. اما امام(ره)

فرمودهاند: نبايد از راه عبادت تعليق وارد شويم، عبادت آن است كه ذاتاً و عرفاً عنوان عباديت دارد، که صلاه حائض هم ذاتاً و
هم عرفاً عنوان عباديت دارد.

نقد و بررس اين نظريه امام(ره)

حال آيا اصل اين بيان امام(رضوان اله عليه) درست است يا نه؟ آيا در شريعت، آنچه كه عنوان عباديت دارد، همان است كه در
عرف و لغت به آن عبادت م‎گويند؟ ابتداً وقت دقت كنيم، موارد نقض زيادي در باب حج و طواف ببينيم. طواف ي از اركان

حج هست، عنوان عبادت هم دارد، ول اگر نهي به اين طواف تعلق پيدا كرد، مثلا شارع فرمود: طواف نن در حاليه مختوم
نيست، چون عباديت طواف ذات نيست، اگر شارع چيزي بنام طواف را قرار نم‎داد، تا آخر قيامت هم، هيچ عاقل به ذهنش

خطور نم‎كرد كه، چرخيدن دور اين سنها، عنوان عباديت دارد.
اينه دايرة عبادت را منحصر به پرستش كنيم و بوييم: آنچه كه در عرف و ذاتاً عنوان پرستش دارد، عبادت م‎شود، موارد

نقض زيادي دارد كه، يك موردش، مسئلة حج است. در حج اركان و اجزائ داريم که، در آن قصد قربت معتبر هست و عنوان
عبادت هم دارد. در باب زكات و خمس دفع مال است، که واجب است اعم از مال و بدن، اما در طواف و سع كه عنوان

عبادت دارد، هيچ عنوان پرستش هم ندارد.
وقت نماز م‎خوانيد عرف م‎گويند كه: خدا را پرستش و بندگ م‎كنيد، اما وقت طواف م‎كنيد، عرف م‎گويد: شما دستور
خدا را انجام م‎دهيد و اطاعت خدا م‎كنيد، آنجا عنوان پرستش نيست، ول عنوان تعبدي به اصطلاح فقهاء و اصوليين قطعاً

هست، يعن م‎توانيم بوييم: اين اصطلاح كه واجب يا تعبدي است يا توسل، اصلا بر طبق اصطلاح اصوليين و فقهاست،
گفتهاند: آنچه كه در آن قصد قربت معتبر است، به آن تعبدي م‎گوييم، بله در تطهير لباس كه قصد قربت معتبر نيست، اگر

كس قصد قربت كرد، اين هم حم واجب تعبدي را پيدا م‎كند، ولو اينه قبول داريم که به آن عنوان پرستش نم‎گويند.
نته‎اي كه م‎خواهم عرض كنم اين است كه، طبق بيان امام(ره) مسئلة تعليق بودن در صلاه حائض، حل م‎شود که، در صلاه

حائض، صلاه عنوان پرستش ذات دارد و دير نيازي به امر تعليق نداريم. ول همه جا كه نم‎توانيم اينطور بوييم، بالاخره
موارد بسياري وجود دارد كه، راه جزء اينه از راه همين امر تعليق وارد شويم نداريم.



لذا از اين راه مرحوم آخوند(ره)، ديران هم تبعيت كرده كه در اكثر مواردي كه نه به عبادت تعلق پيدا م‎كند، بايد از راه امر و
عباديت تعليقيه وارد شويم و چاره‎اي غير از اين نيست.

معناي صحت و فساد در ما نحن فيه

هستند، يعن كه در باب صحيح و اعم داشته، فرمودهاند: صحت و فساد دو عنوان و وصف اضاف مرحوم آخوند(ره) طبق بيان
يك عمل بالاضافه ال جزء، صحيح م‎شود و بالاضافه ال فقدان جزء آخر، فاسد م‎شود. عمل براي مسافر، اگر نماز دو

ركعت بخواند، اين نماز براي او صحيح است، اما براي آدم حاضر، فاسد است.
صحت و فساد ترديدي نيست كه از اوصاف حقيقية ثابته نيستند، بله از اوصاف اضافيه است که، بالاضافه ال الاشخاص و

الاجزاء مختلف م‎شود.
نتة دير اينه گرچه فقهاء و متلمين، هر كدام براي صحت معناي كردهاند، اما همانطوري كه مرحوم آخوند(ره) ‎فرموده: در
بحث صحيح و اعم گفتيم اينجا هم همان حرف هست كه، تمام اينها به يك معناي واحد بر م‎گردند و آن عبارت از تماميت و

عدم تماميت است.
صحيح يعن تام الاجزاء و فاسد يعن ناقص الاجزاء و الشرائط. البته به ذهنم م‎آيد که، در همان بحث صحيح و اعم، در اين

قسمت مناقشه‎اي با مرحوم آخوند(ره) داشتيم، اما در اين مقدمه اين دو بحث محوريت ندارد، يعن اينه آيا اينها امران اضافيان
يا امران حقيقيانند؟ آيا تمام اين معان به يك معناي واحد بر م‎گردد يا نه؟ اينها در اين مقدمه خيل بحث ندارد و بحثش موكول

به همان بحث صحيح و اعم شدهاست.
است؟ اگر گفتيم: صحت يك مجعول شرع آنچه كه در اينجا مد نظر است اين است كه، آيا صحت يك عنوان مجعول شرع

است، قابليت استصحاب دارد و اگر صحت از لوازم انتزاع عقل است، قابليت استصحاب عند الشك را ندارد.
اينجا بيان مرحوم آخوند(ره) را ببينيد که به بيان مرحوم آخوند چند اشال وارد شده اينها را هم ملاحظه بفرماييد تا فردا ان شاء

اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


