
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۴ اردیبهشت ۱۳۸۴

نواه
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عرض كرديم كه، در قسم دوم مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند كه: همان جواب را كه در قسم اول داديم، در اينجا هم جريان دارد و
هم مسئله اقليت ثواب، كه كراهت را به معناي اقليت ثواب معنا کنيم.

اشال را ديروز نسبت به فرمايش مرحوم آخوند(ره) عرض كرديم كه ملاحظه فرموديد.

اشال محقق نائين(ره) به فرمايش مرحوم آخوند(ره)

اشال ديري را مرحوم محقق نائين(قدس سره) بيان ‎فرمودهاند كه: مادام كه متوانيم نه را، بر ظاهرش حمل و توجيه كنيم،
.م مولوي تنزيهم مولوي دارد، آن هم حظهور در ح توانيم دست از اين ظاهر برداريم. نه‎نم

در اينجا براي اينه بوييم: صلاه در حمام، در عين اينه عنوان واجب دارد، عنوان كراهت، آن هم كراهت به معناي مولوي
حقيق را دارد، راه داريم و از نظر صناع م‎توانيم مشل را حل كنيم.

‎نظريه محقق نائين(ره) در قسم دوم عبادات مروهه

فرمودهاند كه: اگر نهي، به واجب تعلق پيدا كرد، دو صورت دارد؛ يا ارشاد است و عنوان ارشاد به مانعيت را دارد و يا اينه
عنوان مولوي بودن دارد.

قسم اول كه نه، ارشاد به مانعيت است، مثل نواه كه در باب صلاه وارد شده، «لا تصل ف وبر ما لا ياكل لحمه»، اين نه در
چنين مواردي، ارشاد به مانعيت دارد، نه از نماز در لباس حرير، اشاره دارد به اينه، اگر كس در لباس حرير نماز خواند،

نمازش باطل است.
قسم دوم كه نه تعلق پيدا كند به عمل واجب و عنوان مولوي هم دارد، در اينجا فرمودهاند كه: دو صورت دارد، يا عنوان مولوي

تحريم دارد و يا عنوان مولوي تنزيه و كراهت. اگر يك نهي به واجب تعلق پيدا كرد و عنوان تحريم داشت، مثل نه از
صلاه براي زن حائض، اگر زن حائض نماز خواند، كار حرام انجام دادهاست. در چنين موردي ‎فرمودهاند: اين نه، اطلاق

دليل مامور به را تقييد م‎زند، يعن صلاه را كه اطلاق داشت براي همه، هم براي رجال و هم براي نساء، آن هم تمام نساء، تقييد
م‎زند و زنهاي حائض را خارج م‎كند. همانطوري كه در آنجا كه ارشاد به مانعيت داشت، اطلاق دليل مامور به تقييد م‎خورد،

هر نمازي صحيح است، مر نمازي كه مثلا در لباس حرير باشد.
اما قسم دوم اين است که، نه به يك عمل واجب تعلق پيدا م‎كند، عنوان مولوي هم دارد، اما مولوي تنزيه و نه مولوي

تحريم، مثل ما نحن فيه که، نه به صلاه در حمام تعلق پيدا كرده، عنوان كراهت دارد. مرحوم نائين(ره) عمده فرمايششان
اينجاست، که فرمودهاند: در چنين موردي بين امر و نه، ‐امر، يعن همان كه به واجب تعلق پيدا كرده و نه، يعن همان كه

عنوان كراهت را دارد‐ هيچ منافات وجود ندارد، نه در مقام جعل و نه در مقام امتثال.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما در مقام جعل منافات ندارد، چون امر به طبيعت و نه كراهت هم به اين فرد خاص تعلق پيدا كرده و چون متعلق‎ها متعدد
در مقام جعل در جاي نيست. تناف ري متعلق براي كراهت، لذا در مقام جعل بين اينها تنافمتعلق وجوب و دي است، ي

است كه، متعلق واحد باشد. اگر متعلق واحد بود، م‎گفتيم: اينجا تضاد بوجود م‎آيد. بنابراين در اينجا هيچ تناف در مقام جعل
وجود ندارد.

در مقام امتثال هم تناف وجود ندارد، براي اينه اگر وجوب به طبيعت تعلق پيدا كرد، عقل م‎گويد: امان تطبيق اين طبيعت، به
هر فردي از افرادش هست و ملف م‎تواند هر فردي از افراد صلاتش را بياورد، حت اين فرد مروه را، چون عنوان فرديت
براي اين طبيعت را دارد و عقل م‎گويد: ملف هر فردي از افراد را م‎تواند اتيان كند. لذا در مقام امتثال هم منافات ندارد.

نتيجه فرمايش نائين(ره) ‐قبل از مرحوم نائين(ره) اين بيان را كس مطرح نرده و اين ي از ابداعات ايشان است‐ اين است
كه، وجوب متواند به طبيعت تعلق پيدا كند که، عنوان مامور به را پيدا كند اما ي از افرادش، عنوان فرد مروه را داشته

باشد.
به عبارت روشن‎تر يك فرد از واجب که افراد متعدد دارد، عنوان مروه دارد. ايشان ‎فرمودهاند: چه اشال دارد وقت در مقام

جعل و در مقام امتثال تناف نيست، عقل م‎گويد: اين طبيعت افرادي دارد، هر فردي را م‎خواه بياور، ولو اينه اين فرد، فرد
مروه باشد.

بله اگر اين فرد، فرد حرام بود، عقل در اينجا چنين چيزي نم‎توانست بويد و تناف در مقام امتثال بود، كه از يك طرف عقل
بويد: هر فردي را و از طرف دير شارع بويد: اين فرد حرام است و بايد ترك شود، اگر تحريم باشد تناف در مقام امتثال

محقق م‎شود.
گفتيم: تحريم‎مولوي، که اگر قرينه نداشتيم، م كنيم بر معناي حقيق‎در صلاه در حمام را حمل م ايشان فرمودهاند: نه

است، اما حالا كه قرينه داريم، حمل بر كراهت م‎كنيم، يعن اين نماز، به عنوان اين طبيعتش، عنوان واجب و به عنوان فردش،
عنوان مفسده دارد، منته يك مفسده به حد كراهت است نه حرمت.

ايشان م‎فرمودهاند: متعلق وجوب طبيعت و متعلق كراهت فرد خاص است، حالا كه متعلق‎ها متعدد شد، مانع ندارد كه هم
وجوب و هم كراهت در كار باشد. صلاه در حمام، هم عنوان واجب و هم عنوان مروه دارد.

نقد و بررس اين نظريه مرحوم نائين(ره)

بر فرمايش مرحوم نائين(ره) اشالات وارد است، كه شايد مفصل‎تر از همه، اين اشالات را صاحب منتق(ره)(منتق الاصول،
جلد 3، صفحه 129) عنوان كردهاند. مجموعاً چهار اشال بر مرحوم نائين(ره) وارد كردهاند.

اشال اول بر نظريه مرحوم نائين(ره)

اشال اول اين است كه اينه ‎فرمودهاند: وجوب به طبيعت و كراهت فرد تعلق دارد، براي ما قابل قبول نيست. ‐البته اين
توضيح است كه من عرض م‎كنم‐ روي اين مبنا كه فرد با كل اتحاد دارد، نم‎توانيم دو ملاك جداي از يدير تصوير كنيم،

پس اين فرد خارج از نظر ملاك چونه است؟
در صلاه در حمام، از نظر ملاك، سه احتمال وجود دارد؛ ي اينه در اين فرد، مفسده غالبه وجود دارد، که دير ملاك وجوب

و امر در آن موجود نم‎شود. ديري اينه مصلحت غالبه دارد، که دير ملاك كراهت در آن محقق نم‎شود، احتمال سوم اينه،
اين مصلحت و مفسده، مساوي با يديرند، که بايد در اينجا حم به اباهه كنيم.

بنابراين فرمودهاند: اين كه بوييم: وجوب به طبيعت و كراهت به فرد تعلق پيدا كرده، اصلا با اين بيان كه گفتيم، قابل قبول
نيست. با آن توضيح كه عرض كرديم، خود نائين(ره) هم قبول دارد كه، فرد وجود مستقل از طبيعت ندارد و وجود طبيعت،

عين وجود افرادش است.



اشال دوم بر نظريه مرحوم نائين(ره)

اشال دوم اينه فرمودهايد: بين امر و نه كراهت منافات نيست، يك چيزي هم متواند واجب باشد و هم كراهت به آن تعلق
پيدا كند، اما بين امر و نه تحريم منافات هست. چرا بين كراهت و تحريم در ما نحن فيه فرق گذاشتهايد؟

وقت وجوب به طبيعت تعلق پيدا كرد، ترخيص را مشاهده م‎كنيم كه، هر جا امري به طبيعت تعلق پيدا کند، اينجا ترخيص
وجود دارد.

فرمايش نائين(ره) اين است كه، بين اين ترخيص و بين اينه يك فرد عنوان كراهت را داشته باشد، منافات نيست، اما بين اين
ترخيص و اينه يك فردي عنوان تحريم داشته باشد، منافات هست.

.است، يا عقل ه اين ترخيص، يا ترخيص شرعتوانيم بپذيريم، براي اين‎اين فرق را در اينجا نم
ترخيص شرع، يعن شارع به ما اجازه داده كه، هر فردي از افراد را بياوريم. وقت شارع فرموده: «اقيموا الصلاه»، اينجا

ترخيص وجود دارد، فرض م‎كنيم اين ترخيص، ترخيص شرع است.
ترخيص شرع به اين معنا، دو راه برايش وجود دارد، ي از راه ملازمه است، بوييم: شارع وقت حم م‎كند به وجوب

طبيعت صلاه، اين ملازمه دارد با اباههي هر فردي كه م‎خواهيد بياوريد. هر جا شارع به طبيعت حم كرد، اين حم شارع
ملازمه دارد با اينه خود شارع حم كند به اذن و ترخيص نسبت به هر فردي.

اين اشالش واضح است و لازمه‎اش اين است كه، در هر موردي كه حم به يك طبيعت تعلق پيدا كرده باشد، دو حم داشته
باشيم، که دليل بر آن نداريم، بله خلاف وجدان است. وقت شارع م‎گويد: «اقيموا الصلاه» دو حم آمد يا يك حم؟ يك حم

بيشتر در كار نيست، پس مسئله ملازمه کنار م‎رود.
راه دوم اين است كه از راه اين قاعده كه، هيچ واقعه‎اي از وقايع خال از حم نيست، در شريعت هيچ واقعه‎اي از وقايع، بدون

حم نيست، ترخيص را بفهميم.
وقت شارع م‎گويد: «اقيموا الصلاه»، بر صلاه در اينجا يا صلاه در آنجا، تطبيق م‎كنم و خود تطبيق واقعهاي من الوقايع

است، كبراي كل هم م‎گويد: هيچ واقعه‎اي خال از حم نيست، پس نتيجه م‎گيريم که خود تطبيق، بايد ترخيص شرع يا
اباهه شرعيه داشته باشد.

فرمودهاند كه: اين دو اشال دارد؛ اشال اولش نقض است، که در جاي كه حم اباهه داريم، مثلا وقت شارع م‎گويد: «كل
ماء مباح»، نم‎توانيم اين حم اباحه را بر هر فردي از افراد ماء هم تطبيق کنيم.

اشال دوم اين است که، اين كه شنيدهايد، هيچ واقعه‎اي خال از حم نيست، در جاي است كه، ملف متحير در مقام عمل
باشد.

در جاي كه ملف تحير در مقام عمل دارد، م‎گوييم: شارع حتماً يك حم در اينجا دارد، اما در مواردي كه ملف، متحير در
مقام عمل نيست، لزوم ندارد بوييم: شارع حم داشته باشد.

مثال زدند به متلازمين، که اگر شارع وجوب را متوجه احد المتلازمين كرد، آيا بايد بوييم: آن ملازم دير حمش چيست؟
چون در متلازمين، در مقام عمل متحير نيستيد، لازم نيست كه بدانيد حم ملازم دير چيست و اصلا لازم نيست كه، در واقع

آن ملازم دير، داراي حم باشد.
.را کنار گذاريم و بياييم سراغ ترخيص عقل بنابراين ترخيص شرع

ترخيص عقل هم دو معنا دارد؛ يك معنايش اين است كه، عقل بويد: شما نسبت به اين افراد مطلق العنان هستيد، يعن هر
فردي را م‎خواه بياور. اگر اين مراد باشد، اين ترخيص با تحريم منافات دارد، اما با كراهت منافات ندارد. اما چه کس گفته

که ترخيص عقل معنايش اين است و عقل اينجا بر ترخيص دلالت دارد؟
ترخيص عقل از باب اين است كه اصلا عقل حم ندارد. قبلا هم مرر گفتيم، در كلمات مرحوم محقق اصفهان هم زياد

آمده، «العقل ليس له  الا الادراك»، عقل كه يك قوه حاكمه و آمره نيست، ادراك م‎كند. م‎گوييم: ترخيص عقل يعن چ؟ عقل
م‎گويد: يعن اينجا بين افراد خصوصيت وجوداً و عدماً وجود ندارد، عقل عدم خصوصيت بين الافراد را درك م‎كند.

اگر ترخيص عقل اينچنين باشد، بين اين ترخيص عقل و كراهت كه منافات نيست، بين اين ترخيص عقل و بين حرمت هم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


منافات وجود ندارد. ممن است يك فرد حرام باشد، مع ذلك عقل عدم خصوصيت را ادراك كند.
پس اشال دوم اين شد که، چرا بين ترخيص و كراهت فرمودهايد: منافات نيست، اما بين ترخيص و حرمت منافات هست؟

اشال سوم بر نظريه مرحوم نائين(ره)

اشال سوم اين است كه، اساساً در اينجا يك تزاحم دائم است. شارع بفرمايد: صلاه واجب است. اين فرد كه صلاه در حمام
است هم مروه است، اين تزاحم يك تزاحم دائم است، اينطور نيست كه اين نماز در حمام، در يك زمان و شرائط مروه

باشد، بله ال يوم القيامه صلاه در حمام مروه است.
مرحوم نائين(ره) هم که فرمودهاند: تزاحم دائم به تضاد بر م‎گردد، لذا چطور م‎شود که بوييم: طبيعت واجب است و هر
فرديش را که م‎خواه بياور، اما بدان اين فردش هميشه عنوان كراهت دارد. اين فرد، ولو فرد براي طبيعت است، اما عنوان

كراهت دارد، آن هم كراهت كه معناي حقيق دارد كه، در متعلقش مفسده وجود دارد.
يك اشال چهارم است كه اشال مهم نيست و عمده همين سه اشال بود كه ايشان در اينجا بيان كردند.

نقد وبررس اشالات صاحب منتق(ره)

به اشالات كه صاحب منتق با نهايت دقت هم ذكر كردهاند، بعض مناقشات وارد م‎شود.

اولين مناقشه در اشالات صاحب منتق(ره)

يريم و عقلن ه ترخيص را ترخيص شرعاولين مناقشه اين است كه بين ترخيص و حرمت، قطعاً منافات وجود دارد، ولو اين
بيريم.

شما فرمودهايد: اگر ترخيص عقل به معناي «مطلق العنان» باشد، منافات است، اما  اگر به معناي «ادراك العقل بعدم
الخصوصيه» باشد، منافات نيست.

وقت شارع فردي راحرام م‎كند، دير راه براي ادراك عقل بسته م‎شود. م‎گوييم: شارع طبيعت را واجب كرده، عقل م‎گويد:
ترخيص نسبت به همه افراد داريد، اگر شارع فردي را حرام كرد، آيا باز هم م‎گوييم: عقل ادراك م‎كند كه اين فرد با ساير افراد

فرق بينشان نيست؟ وقت شارع اين فرد را حرام كرد، عقل وجود خصوصيت در اين فرد را ادراک مکند، م‎گويد: حتماً
خصوصيت در اين فرد وجود دارد كه، شارع اين را حرام كرده، لذا از دايره ترخيص عقل خارج است. پس اين اشال، به
مرحوم نائين وارد نيست که بوييم: همانطوري كه بين ترخيص و كراهت منافات وجود ندارد، بايد بوييم: بين ترخيص و

حرمت هم منافات نيست. منافات هست ولو ترخيص را ترخيص عقل به معناي ادراك معنا كنيم.

دومين مناقشه در اشالات صاحب منتق(ره)

اما اشال سوم ايشان را كه فرمودهاند: بين امر به طبيعت و بين اين فرد مروه، تزاحم دائم وجود دارد، خود مرحوم
نائين(ره) جواب دادهاند که، اگر مراد تزاحم در مقام جعل باشد، چون دو متعلق است، در مقام جعل دير تضادي وجود ندارد،

تضاد جاي است كه، متعلق واحد باشد.
اگر مراد تزاحم در مقام امتثال است، در مقام امتثال هم تزاحم نيست. شارع م‎گويد: هر فردي را م‎خواه بياور، اما بدان،

مفسده‎اي هم در اين فرد وجود دارد، كه م‎گوييم: اين فرد كراهت هم دارد.
وقت نه در مقام جعل تزاحم است، نه در مقام امتثال، چطور فرمودهايد: اينجا تزاحم دائم وجود دارد، که بر‎م‎گردد به تضاد.



فقط اشال اول ايشان باق‎ م‎ماند كه، آيا در اينجا م‎توانيم در اين فرد مروه بوييم: يك ملاك از حيث طبيعت و يك ملاك از
حيث فرد داريم؟ نائين(ره) م‎گويد: بله، درست است كه اين فرد؛ وجودش عين وجود طبيع است و وجود طبيع عين وجود
فرد است، اما بالاخره اين وجود، هم «مصداق للطبيعه» هم «مصداق للفرد». اينطور نيست كه بوييم: اين وجود مصداق براي

يك عنوان است.
الاست، مصداق حسه است، مصداق فرد هم هست. چه اش اوقات يك وجود مصداق طبيع هم گفتيم، گاه ه قبلاكما اين

دارد که، به خاطر اين عناوين، ملاكهاي مختلف باشد؟ اگر ملاكهاي مختلف بود، دير مسئله مفسده و مصلحت غالبه و اين
حرفها، دير در اينجا مطرح نم‎شود.

بنابراين در هر سه اشال مناقشه كرديم، حالا ببينيم آيا اشال ديري به كلام نائين وارد است يا نه؟ بالاخره صلاه در حمام بايد
ببينيم چيست؟ بوييم: در صلاه در حمام همان كراهت است كه، در خوردن پنير است. ببينيم اين صلاه در حمام، كه كراهت

دارد، اين كراهتش در چه حدي است؟ آيا مثل ساير موارد كراهت است، كه عنوان مفسده در متعلقش است، يا خير؟ كه اين را
ان شاء اله فردا عرض م‎كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


