
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۸۳

نواه
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بيان امام(رضوان اله عليه) را كه متخذ از فرمايش محقق بروجردي(ره) است و مقدمات را بيان کرده، تا جواز اجتماع امر و
نه را نتيجه بيرند، ملاحظه فرموديد و عمده اين مقدمات اين بود كه اوامر و نواه به عناوين و نه به اين وجود خارج تعلق

پيدا م‎كنند و اگر در موردي دو عنوان در يك جا جمع شد، مانع ندارد كه از جهت يك عنوان متعلق امر و از جهت عنوان دير
متعلق براي نه باشد. خود اين عناوين و تبايع، متعلق اوامر و نواه هستند.

اشالات بر قول به جواز در کلام امام(ره)

بعد چند نته و اشال را، به عنوان دفع توهم بيان ‎كردهاند و آن اين است كه، اگر بوييم: فعل واحد، هم متعلق امر و هم نه به
دو عنوان هست، لازم م‎آيد که، فعل واحد، هم محبوب واقع شود، به اعتبار اينه متعلق امر است و آن عنوان كه امر به آن

عنوان تعلق پيدا كرده، بر اين فعل صدق م‎كند و هم مبغوض واقع شود، به اعتبار اينه آن عنوان متعلق نه، بر اين فعل
خارج تطبيق م‎كند. آن وقت چونه معقول است كه، يك فعل واحد، هم عنوان محبوبيت و هم عنوان مبغوضيت را داشته

باشد.

همچنين امر تابع مصلحت و نه تابع مفسده است، اگر فعل واحد ولو به دو عنوان، بخواهد متعلق براي امر و نه باشد،
لازمه‎اش اين است كه، اين فعل هم داراي مفسده و هم داراي مصلحت باشد.

همچنين اگر عنوان متعلق امر شد، بايد در اينجا اراده باشد و اگر عنوان متعلق نه شد، بايد كراهت باشد. آن وقت اگر گفتيم:
فعل واحد، هم متعلق براي امر و هم نه است، لازم م‎آيد كه، هم اراده و هم كراهت به اين فعل تعلق پيدا كند.

عنوان چهارم اين است كه، در جاي كه امر، عنوان عبادي دارد و عبادت چيزي است كه در آن مقربيت وجود دارد، اگر گفتيم:
فعل واحد، به اعتبار يك عنوان، متعلق امر و به اعتبار عنوان دير، متعلق نه است، پس بايد اين فعل هم عنوان مقربيت و هم

عنوان مبعديت را داشتهباشد، چون فعل كه نه به آن تعلق پيدا م‎كند، حرام است و انسان را از خدا دور م‎كند و مبعد است.
عبادت عمل است كه، «مقرب ال اله تبارك و تعال» است، چونه م‎شود، فعل هم مبعد و هم مقرب باشد؟

نظريه محقق بروجردي(ره) بر بطلان صلاه در دار غصب

اين تصوير چهارم، همان است كه عرض كرديم، كه مرحوم محقق بروجردي(ره)، با اينه در اين بيان كه امام(ره) فرموده، با
هم مشتركند و ايشان هم بنا بر همين مقدمات، قائل به جواز اجتماع امر و نه شدهاند، اما ‎فرمودهاند: ولو اينه جوازي هستيم و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اجتماع امر و نه را جايز م‎دانيم، اما در صلاه در دار غصب، قائليم به اينه نماز باطل است، براي اين كه شيئ كه عنوان
مبعد دارد، نم‎تواند عنوان مقرب پيدا كند.

با عمل كه به اعتباري، عنوان براي غصب و متعلق براي نه و حرمت شده و آنچه كه متعلق براي حرمت است، عنوان مبعديت
دارد و مبعد نم‎تواند، در آن زمان كه عنوان مبعديت دارد، عنوان مقربيت را هم پيدا كند. لذا روي اين اساس ،ايشان قائلند به

اينه، صلاه در دار غصب باطل است.

اما امام(ره) ‌فرمودهاند: همين صلاه در دار غصب و همين فعل، هم م‎تواند مبعد و هم مقرب باشد. كه اين را، به ترتيب همين
عناوين كه ذكر شد، توضيح م‎دهيم.

نقد و بررس اين نظريه

دفع اشال اجتماع محبوبيت و مبغوضيت در فعل واحد

امام(ره) ‌فرمودهاند: به نظر ما شء واحد ‐خوب اين بحث را دقت كنيد چون يك قسمت عمده بحث اجتماع امر و نه متمركز
در همين قسمت است‐ به دو اعتبار م‎تواند، هم محبوب و هم مبغوض باشد. به يك اعتبار حب و به اعتبار دير بغض به آن

تعلق پيدا كند.

در استدلال براي آن فرمودهاند: حب و بغض، مانند سواد و بياض نيست، سواد و بياض از عوارض قائم به اين فعل خارج
است و يك عنوان نفسان ندارد، يعن از عوارض است كه، به اين شء خارج قائم م‎شود، لذا اين شء خارج، يا بايد

متصف به سواد و يا معروض براي بياض باشد، نم‎شود گفت: در اين شء خارج، هم سواد و هم بياض وجود دارد.

حب و بغض از اوصاف قائمه به اين وجود خارج نيست. اگر گفتيد كه: اين غذا را دوست دارم، حب نسبت به اين غذا داريد،
اين حب، يك كيف و امر نفسان است، مشخص امر نفسان هم بايد، امري كه در دايره نفس است، باشد، يعن يك صورت

حاصله‎اي از اين شء، در نفس محقق م‎شود، كه اولا و بالذات، حب به آن صورت حاصله تعلق پيدا م‎كند و ثانياً و بالعرض
به اين شء خارج تعلق پيدا م‎كند.

آن صورت حاصله در ذهن، چون عنوان براي اين موجود خارج است، بالعرض و به تبع آن م‌گوييد كه: اين محبوب براي
،تواند تعلق پيدا كند، چون حب از كيفيات نفسانيه است و كيف نفسان‎نم ء خارجو بالذات به اين ش ماست و الا حب اولا

مشخصش بايد در همان عالم نفس باشد و نم‎شود يك امر نفسان مشخصش بيرون باشد.

وقت‎ م‎گوييم: حب داريم، اين مشخص و متعلقش چيست؟ چون خود حب يك امر نفسان است، بايد متعلقش هم يك امري كه
در عالم نفس است باشد، نم‎شود گفت: حب داريم و حب که يك امر نفسان است، مستقيماً بيايد به اين شء خارج تعلق پيدا

كند. لذا ‎فرمودهاند كه: حب از اوصاف قائمه بر شء خارج نيست.

شاهدي هم ‎آوردهاند که، «اله تبارك و تعال محبوب للاولياء» و هر ولي از اولياء اله، حب نسبت به خداوند دارد، اما اينطور
نيست كه اين حب وصف را در خداوند ايجاد ‎كند و به اعتبار حب كه اين شخص پيدا كرده، صفت در خداوند حادث شود. يك
ميليون نفر هم از اولياء خدا، حب به خدا داشته باشند، اين، صفت قائم بر خداوند كه خارج از قلوب اولياء هست، نيست و اين

يك كيف نفسان است.

پس با اين بيان كه، حب عنوان كيف نفسان را دارد و متعلق يك امر نفسان، بايد نفسان باشد، نتيجه گرفتهاند كه حب اولا و



بالذات به همان صورت حاصله «لدا النفس» تعلق پيدا م‎كند و چون اين صورت، وجه و عنوان براي اين شء خارج است،
لذا به آن هم ثانياً و بالعرض تعلق پيدا م‎كند.

به عبارت اخري اين كه مردم عادي م‎گويند: اين شء خارج را من دوست دارم، روي تسامح است و الا حب اولا به آن
صورت  حاصله در نفس تعلق پيدا م‎كند.

بعد دو نته در توضيح و تميل مطلب فرمودهاند؛ يك نته اين است كه، گاه اوقات حب، به چيزي كه هنوز در عالم خارج
وجود پيدا نرده، تعلق پيدا م‎كند. فرض کنيد كه جايزه‎اي را م خواهند دو روز دير به انسان بدهند و هنوز در عالم خارج

تحقق پيدا نرده، خوب الان نسبت به آن حب پيدا م‎كنيم، پس معلوم م‎شود كه، متعلق اين حب، آن صورت حاصله در نفس
است، كه اين صورت حاصله در نفس، حاك و عنوان براي آن وجود خارج است.

بعد فرمودهاند: وزان اين حب و بغض، وزان علم و قدرت است. وقت م‎گوييد كه: من علم دارم به اينه زيد زنده است، اين را
در فلسفه همه حماء هم م‎گويند که: اولا و بالذات علمتان به زنده بودن زيد در عالم خارج تعلق پيدا نم‎كند، بله اولا و بالذات
علم شما به يك معلوم، كه عبارت از همان صورت حاصله از آن معلوم خارج هست و در نفس شماست، تعلق پيدا م‎كند و

آن كه اولا و بالذات معلوم است، اين صورت حاصله در نفس شماست.

اما ثانياً و بالعرض به آن شء خارج تعلق پيدا م‎كند. لذا ممن است علم به چيزي كه هنوز وجود خارج هم پيدا نرده،
تعلق پيدا كند، براي اين که آن صورت حاصله در نفس شما موجود است.

بنابراين روشن شد كه حب و بغض يك امر نفسان است و متعلقش هم همان صورت حاصله در نفس است. چه اشال دارد
که فعل، به اعتبار آن صورت صلات كه در نفس مولاست، محبوب م‎شود و به اعتبار آن صورت غصب كه آن هم يك صورت

دوم است و در نفس مولاست، مبغوض م‎شود.

بله اگر بوييم كه: به اعتبار يك صورت نفسان بخواهد، هم محبوب و هم مبغوض شود، اين امان ندارد. اما فرض در اينجا اين
است كه، دو عنوان از اين فعل خارج، در نفس مولا موجود است، که به اعتبار يك عنوان، محبوب و به اعتبار عنوان دير،

مبغوض م‎شود.

در دنباله همين مطلب فرمودهاند كه: همانطوري كه شء واحد خارج، م‎تواند به يك جهت، متعلق حب و به جهت دير،
متعلق بغض باشد، نظيرش هم اين است كه يك شء واحد خارج، به يك جهت معلوم و به جهت دير مجهول است.

مثالا كس كه در زمين نماز م‎خواند و نم‎داند اين زمين، عنوان زمين غصب را دارد، نماز كه م‎خواند، اين ركوع و
سجده‎اش، اين حركت ركوع و سجودي او، اين حركت واحده، از حيث اينه عنوان صلات دارد، معلوم م‎شود و از حيث

اينه نم‎داند اينجا غصب است، مجهول م‎شود.

فرمودهاند: چطور يك شء واحد بسيط، هم م‎تواند معلوم و هم مجهول باشد، اين كاشف از اين است كه، علم و جهل يك صفت
عارض بر اين شء خارج نيست، چون اگر يك صفت عارض بر او بود، يا بايد معلوم و يا مجهول باشد. علم و جهل هم مربوط

به اوصاف نفسان است. لذا م‎شود يك شء واحد، به دو جهت، معلوم و مجهول باشد.

مشله اصل در مسئله اجتماع مصلحت و مفسده در فعل واحد

اين مطلب را با اين بيان تثبيت م‎كنند و به نظر م‎رسد كه مطلب تام است كه، شء واحد، هم محبوب و هم مبغوض باشد.



لن مشله اصل در مسئله مصلحت و مفسده است که، چطور م‎شود يك شء واحد، هم داراي مصلحت و هم مفسده باشد.

اگر در ذهن شريف شما باشد، مرحوم آخوند(ره) ي از مقدمات كه براي نظريه امتناع بيان فرمودهاند، اين بود كه: مصلحت و
مفسده، موضوع و جاياهش فعل خارج است. اين فعل خارج، يا داراي مصلحت و يا مفسده است، اگر چنين است، چطور

بوييم: يك فعل، هم داراي مصلحت و هم مفسده است، که به اعتبار مصلحت متعلق امر و به اعتبار مفسده متعلق نه باشد.

بيان امام(ره) را در اينجا دقت كنيد، اگر اين مشله حل شود، قول به جواز اجتماع امر و نه دير هيچ مشل ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


