
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۱۵ اسفند ۱۳۸۳

نواه
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال ديري بر مرحوم  نائين و خوئ(قدس سرهما)

بحث در بررس فرمايش مرحوم نائين و مرحوم خوئ(قدس سرهما) در همين قسمت اول کلماتشان بود؛ برخ از اشالات را
بيان کرديم. اشال ديري که، اين هم مشترک الورود است و اشال مهم هم هست اين است که، هر دو بزرگوار مسئله را، بر

ترکيب اتحادي و انضمام مبتن کردهاند.

 فرمودهاند: در مواردي که ترکيب بين دو عنوان، ترکيب اتحادي هست، بايد بوييم: اجتماع امر و نه ممتنع است. اما در
مواردي که ترکيب، ترکيب انضمام است، بايد بوييم: اجتماع امر و نه جايز و ممن است.

مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: در مطلق مبادي ترکيب، ترکيب انضمام است. مرحوم آقاي خوئ(ره) هم فرمودهاند: فقط در
مبادي اصليه ترکيب، ترکيب انضمام است. بين مبادي اصيله و انتزاعيه فرق گذاشتهاند، اما اين را قبول داشتهاند که هر جا

ترکيب، ترکيب انضمام است، اجتماع امر و نه جايز و ممن است.

اشال اين است که، انضمام يا اتحادي، که دو قسم از اقسام ترکيب است، مربوط به ترکيب خارج است، يعن در خارج، دو
شء که با يدير ترکيب پيدا مکنند، يا ترکيبشان، ترکيب انضمام و يا اتحادي مشود. در هر دو صورت ظرف آن مقسم،

يعن ظرف براي ترکيب، عالم خارج است. در خارج که اين دو شء، با يدير ترکيب پيدا مکنند، يا ترکيبشان، ترکيب اتحادي
و يا ترکيب انضمام است.

اين بيان در فرض به درد مخورد که، متعلق تليف را خارج قرار دهيم، يعن اگر متعلق تليف را، اين فعل موجود در خارج
قرار داديم، اگر ترکيبشان، انضمام بود، يعن به شء سوم تبديل نمشوند و دو تا بودنشان به حسب وجود و واقع محفوظ

است، آن وقت ي متعلق امر و ديري متعلق نه مشود و اجتماع امر و نه جايز مشود.

اگر هم ترکيبشان، اتحادي بود و ي شء سوم شد، يعن دير دو وجود در عالم خارج ندارد، اجتماع امر و نه ممتنع است.

اما اگر گفتيم: احام به طبايع و عناوين تعلق پيدا مکند و نه به وجود خارج، که در عالم خارج موجود است، دير اين بحث،
به طور کل کنار مرود. اينه بوييم: ترکيبشان، ترکيب انضمام يا اتحادي است، اصلا برايش وجه باق نمماند.

در بحث گذشته هم عرض کرديم که، وقت به کلمات ساير اصوليين مراجعه مکنيم، آنها گفتهاند: نزاع در این است که ي فعل
داريم، که ظاهراً و واقعاً ي وجود بيشتر ندارد و دو وجود نيست، که اگر دو وجود باشد، همه مگويند: اجتماع امر و نه جايز

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است و اين ي وجود، داراي دو عنوان و حيثيت است. مخواهيم ببينيم آيا به اعتبار ي عنوان، مشود متعلق امر و به اعتبار
عنوان دير، متعلق نه باشد؟

اگر مسئله ترکيب انضمام را مطرح کنيم، در ترکيب انضمام، اصلا کس توهم اجتماع ضدّين را نمکند.

اگر يادتان باشد، مرحوم آخوند(ره) قائل بودند به اينه، اجتماع امر و نه ممتنع است و دليلشان هم اين بود که، در اينجا
اجتماع ضدّين است. اگر واقعاً دو وجود است و ترکيبشان، ترکيب انضمام است، هيچ کس در اينجا توهم اجتماع ضدّين را

نمکند.

پس معلوم مشود اينه اين دو بزرگوار بحث را کشاندهاند به وادي ترکيب انضمام و اتحادي، يا به تعبير مرحوم آقاي
خوئ(ره) که فرمودهاند: هر جا مجمع دو وجود است، ترکيب انضمام است و اجتماع جايز است. و هر جا مجمع ي وجود

است، ترکيب اتحادي است و اجتماع جايز نيست، درست نيست و اصلا نبايد بحث را اين چنين مطرح کنيم.

اشال ديري بر مرحوم خوئ(ره)

از اينجا روشن مشود، مطلب که مرحوم خوئ(ره) در جواب مرحوم نائين(ره) فرمودهاند که: بايد بين مبادي اصيله و ماهيات
متحصله و بين مفاهيم انتزاعيه فرق گذاريم. در مبادي و ماهيات اصيله، ترکيب، هميشه ترکيب انضمام است، اما در مفاهيم

انتزاعيه، گاه ترکيب انضمام و گاه ترکيب اتحادي است، درست نيست.

به نظر ما اين فرع که بوييم: بين مبادي اصيله و مفاهيم انتزاعيه بايد فرق گذاريم، درست نيست براي اينه؛ اولا اين هم باز به
خارج ارتباط پيدا مکند. ثانيا اين را هم کنار گذاريم، اين فرق در صورت براي ما قابل قبول است که، اصل فرق بين ترکيب

انضمام و اتحادي را پذيرفتهباشيم.

اگر کس بويد: قبول داريم که، در جاي که ترکيب اتحادي است، بايد امتناع شويم و در جاي که ترکيب انضمام است، بايد
جوازي شويم. آن وقت مگوييم: در مبادي متحصله، چون دو مبدأ و از دو مقوله است، هيچ وقت با هم اتحاد پيدا نمکنند، اما

در مفاهيم انتزاعيه، طبق همان توضيح که عرض کرديم، گاه ترکيب اتحادي و گاه انضمام است و بايد اين فرق را بين
مبادي اصيله و انتزاعيه بپذيريم.

پس طبق بيان که عرض کرديم روشن شد، هم فرق بين ترکيب اتحادي و انضمام و هم فرق بين مبادي اصيله و مفاهيم
انتزاعيه در اينجا درست نيست. محل نزاع این است که، ي فعل داريم که، ظاهراً و واقعاً، وجوداً و ماهيةً ي فعل واحد است

که، در اين فعل واحد، خواه اين دو طبيعت اصيله يا انتزاع باشد، دو طبيعت صدق مکند. حالا که صدق کرد مخواهيم
ببينيم آيا به ملاک اينه در اينجا هر دو صدق مکند، مشود بوييم: ي متعلق امر و ديري متعلق نه است، يا نه؟

نقد و بررس مطلب چهارم مرحوم نائين(ره)

مطلب چهارم که مرحوم نائين(ره) فرمودهاند اين است که: محل بحث در آن مبادي است که، از افعال اختياريه باشد، اما آن
مبادي که از اوصاف جسمان يا نفسان باشد، از محل نزاع خارجاند و دليلشان هم اين بود که، افعال اختياريه قابليت تعلق امر

و نه را دارند، اما صفات نفسانيه، مثل شجاعت و علم، يا صفات جسمانيه، قابليت تعلق امر و نه را ندارند.

مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند: اين مطلب درست و از واضحات اوليه است و مطلب ايشان را در اينجا پذيرفتهاند. بيان



مرحوم نائين(ره) به اين برمگردد که، در جاي که ي مسبب توليدي است، آنجا از محل نزاع خارج است. بيان ايشان که، فقط
افعال اختياريه داخل در نزاع است، اما صفات جسمانيه يا نفسانيه خارج است، روي اين بيان است که، مسببات توليديه را از

محل نزاع خارج بدانيم و بوييم: در مسببات توليديه، اگر به حسب ظاهر هم امر يا نه به مسبب تعلق پيدا کرده، طبق مبناي
نائين(ره) در حقيقت اين امر و نه به سبب تعلق پيدا کرده و که سبب ي فعل اختياري است.

 شجاعت ي مسبب توليدي است که، معلول ي اسباب است، اگر هم در جاي، امر و نه به آن تعلق پيدا کند، نائين(ره)
فرموده: در حقيقت به خود سبب تعلق پيدا کردهاست.

در اين مبنا قبلا بحث شد که محل نزاع است و الآن ترار نمکنيم، چون بحث مهم نيست.

نقد و بررس مطلب پنجم مرحوم نائين(ره)

در مطلب پنجم، مرحوم نائين(ره) فرمودهاند که: اين مبادي، مثل صلاة يا غصب، ماهيات هستند که در هر ظرف واقع شوند،
اين ماهيات محفوظ است. تعبيرشان اين است که «أينما جرت و تحققت»، هر جا که اين ماهيات تحقق پيدا کنند، اين مبادي

محفوظ است. حقيقت صلاة در دار غصب با حقيقت صلاة در غير دار غصب، ي است. حقيقت غصب با صلاة، با حقيقت
غصب با غير صلاة، فرق نمکند، اين هم مطلب پنجم بود.

اشال مرحوم خوئ(ره)

مرحوم آقاي خوئ(ره) در اينجا فرمودهاند: اين کبراي کل را که استاد ما فرمودهاست، در ماهيات اصيله قبول مکنيم، اما در
مفاهيم انتزاعيه اينطور نيست.

را دارد و با بسياري از ماهيات مختلفه قابل جمع است، گاه ه عنوان مفهوم انتزاعفرمودهاند: غصب عنوان مقوله ندارد، بل
اوقات غصب را، از کون در دار انتزاع مکنيم، از بودن در روي زمين که مال غير است، غصب را انتزاع مکنيم و گاه هم

غصب را، از اکل مال يا از لبس مال غير انتزاع مکنيم. لذا فرمودهاند: اين مطلب هم اين چنين است.

نقد و بررس اين اشال آقاي خوئ(ره)

در اينجا اصل مطلب مرحوم آقاي خوئ(ره) درست است، يعن ماهيات اصيله در هر ظرف که قرار گيرند، حقيقتشان همان
حقيقت است، صلاة در هر ظرف واقع شود، همينطور است.

اما مفاهيم انتزاعيه به منشأ انتزاعشان بست دارد. هر مفهوم انتزاع، از نوع همان منشأ انتزاع است. گاه منشأ انتزاع فعل و
گاه اضافه و گاه مقولات دير است. اصل مطلب درست است، منته اشال، همان اشال است که، در اول بحث عرض

کرديم که، فرق بين ماهيات اصيله و مفاهيم انتزاعيه در ما نحن فيه نيست.

نقد و بررس ملاک تساوي بين دو مفهوم در کلام نائين(ره)

آخرين مطلب که در همين بحث کبروي، مرحوم آقاي خوئ(ره) داشتهاند، اين است که: مرحوم نائين(ره) براي ملاک تساوي
بين دو مفهوم، ي ملاک ارائه داده، که به نظر ما اشال دارد.



عنوان متساويين را دارند، که ملاک صدق يا به تعبير ايشان جهت صدق هر دو ي (ره) فرموده: دو مفهوم، در صورتنائين
باشد. جهت صدق و ملاک صدق، در هر دو ي باشد، يعن به آن ملاک که اين مفهوم صدق کرده، به همان ملاک، مفهوم دير

هم صدق کند.

و لذا در اين قسمت بحث، مرحوم نائين(ره) نتيجه گرفتهاند که: تساوي بين دو جوهر امان ندارد، اين جوهر از ي مقوله و آن
ملاک ان ندارد. دو جوهري که تباين بينشان هست، اين جوهر به ير است. بين دو جوهر تساوي امجوهر هم از مقولهي دي

و آن جوهر به ملاک دير است. چون جهت صدق و ملاک صدقشان، متعدد و متباين است، تساوي بين الجوهرين معقول
نيست.

اشال مرحوم خوئ(ره) اين ملاک نائين(ره)

که براي مفهومين متساوين به ما دادهايد، ملاک درست ه فرمودهاند: ملاکاين (ره) دو مطلب دارند؛ يدر اينجا مرحوم خوئ
نيست.

تساوي بين دو مفهوم در جاي است که، اين مفهوم، بر مصداق که مفهوم دير صدق مکند، صدق کند و بالعس، آن مفهوم،
بر مصداق که مفهوم اول بر او صدق مکند، صدق کند. ملاک تساوي و متساويين بودن دو مفهوم اين است که، احدهما بر

مصاديق يدير صدق کنند، اين بر مصداق آن و آن هم بر مصداق اين صدق کند.

بعد فرمودهاند: اينه شما ارائه دادهايد که، ملاک صدق هر دو ي باشد، براي متساويين نيست، بله براي مترادفين است.

اين شايد اولين بار باشدکه، در منطق اين را بيان کرده باشند که، فرق بين ترادف و تساوي چيست؟!

ايشان فرمودهاند: اين ملاک که مرحوم نائين(ره) ارائه داده، ملاک مترادفين است. دو لفظ و مفهوم در صورت با هم ترادف
دارند، که جهت صدقشان ي باشد، جهت صدق يعن همان ملاک، يعن به همان ملاک که اين مفهوم صدق مکند، به همان

ملاک هم، مفهوم دير صدق کند و لذا مگوييم: بين انسان و بشر، ترادف وجود دارد، انسان ملاک صدقش، حيوانٌ ناطق است
و لفظ بشر هم ملاک صدقش، حيوانٌ ناطق است، جهت صدق ي است.

باشد، مثلا ندارد جهت صدقش ي س، لزومر صدق کند و بالعاين مفهوم بر مصداق مفهوم دي اما متساويين يعن
مگوييم: بين ناطق و متعجب تساوي وجود دارد، يا مثال روشنتر، بين ضاح و متعجب، «کل ضاحٍ متعجب و کل

متعجبٍ ضاح»، بين اين دو تساوي هست، ولن ملاک صدقشان فرق دارد.

ضاح در اين مصداق، به خاطر اينه ضح قائم بر او است، صدق مکند و متعجب هم به خاطر قيام تعجب به اين شء
خارج صدق مکند، بنابراين جهت صدقشان فرق دارد، اما مع ذل مگوئيم: اين دو مفهوم با يدير مساوياند، يعن اين بر

مصداق او صدق مکند و بالعس.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


