
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۹ دی ۱۳۸۳

نواه
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

داخل در محل نزاع اجتماع امر و نه (قدس سره) فرمودهاند: از ميان اين نسب اربعه، آن عناوينعرض کرديم که مرحوم نائين
است که، نسبت بينشان، عام و خاص من وجه باشد و بقيهي نسب اربعه را به طور کل، از محل نزاع خارج است. اگر نسبت

بين دو عنوان عام و خاص من وجه باشد،  داخل در محل نزاع است و بعد براي همين عام و خاص من وجه هم، سه
خصوصيت بيان فرمودهاند.

نقد و بررس کلام مرحوم نائين(ره)

اشال مرحوم امام(ره) بر شرط دوم مرحوم نائين(ره)

امام(رضوان اله عليه) (مناهج الوصول، جلد 2، صفحه 127) با هر سه خصوصيت که مرحوم نائين(ره) بيان کرده، مخالفت
کردهاند و در بيان مخالفتشان، از همان خصوصيت دوم، چون که منشأ براي خصوصيت اول هم هست، شروع کردهاند.

مرحوم نائين(ره) در خصوصيت دوم فرمودهاند که، محل نزاع در اجتماع امر و نه در جاي است که، ترکيب بين اين دو
عنوان، ترکيب انضمام باشد، يعن اين دو، منضم به يدير شده باشند و ي چيز نباشند، بله به حسب واقع دو چيز و دو

فعل باشند.

گر چه به حسب ظاهر ي فعل است، اما واقعاً دو فعل است که، با يدير ترکيب شده و به ي فعل واحد حقيق تبديل نشده
باشند. اگر ترکيب، ترکيبِ اتحادي باشد، يعن ي فعل واحد حقيق باشند، اينجا دير جاي نزاع نيست و بايد به امتناع اجتماع

امر و نه قائل شويم.

امام(رضوان اله عليه) در اشال بر ايشان فرمودهاند: مسئلهي انضمام يا اتحادي بودن مربوط به عالم ترکيب خارج است.
در خارج اگر دو چيز با يدير ترکيب پيدا کردند، معنا دارد که بوييم: اين ترکيب در عالم خارج آيا ترکيب انضمام است يا
،که نزاع در اجتماع امر و نه يا اتحادي بودن، ترکيب در ظرف و عالم خارج است، در حال اتحادي؟ موضوع براي انضمام

ي مرحله قبل از مرحلهي خارج است.

در اجتماع امر و نه نزاع مکنيم که، آيا به جهت وجود دو عنوان، مولا متواند، هم تليف وجودي و هم تحريم را متوجه کند
يا نه؟ به جهت وجود دو عنوان، دو حيثيت و دو جهت مخواهيم ببينيم، در مقام تليف، جعل، قانونگذاري و تشريع که، تمام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اينها ي مرتبه قبل از مرتبهي مقام خارج و عمل در عالم خارج است و لذا گفتيم: حت اشاعره هم که تليف به محال را جايز
مدانند، در اين نزاع داخلاند، چون ي مرحله قبل از آن هست، آيا مولا متواند به دو اعتبار و جهت، هم تليف وجوب و هم

تليف تحريم را متوجه کند؟

بنابراين اصلا مسئلهي انضمام يا اتحادي بودن، ربط به بحث ما ندارد. انضمام و اتحادي بودن مربوط به عالم ترکيب در
خارج است. در حاي که اين نزاع ارتباط به خارج ندارد.

دفاع استاد محترم از مرحوم نائين(ره) در برابر اين اشال

اين اشال و مناقشه را امام(ره) فرمودهاند و والد بزرگوار ما(ره) هم از ايشان تبعيت کرده و در اصوشان همين اشال را بر
مرحوم نائين(ره) وارد کردهاند.

شود اين بيان را ذکر کرد که، گرچه درست است که مسئلهي انضمام(ره)، مرسد که، در دفاع از مرحوم نائيناما به ذهن م
يا اتحادي بودن، تحقّقش در عالم خارج است، در عالم خارج اين دو فعل وقت با يدير ترکيب پيدا مکنند، ترکيبش، يا ترکيب

انضمام است يا اتحادي.

اما آيا قبل از آنه در خارج تحقق پيدا کنند، مولا در مقام تليف، اين جهت را نبايد مورد توجه قرار دهد؟ مولاي که مخواهد دو
عنوان را متعلّق براي تليف قرار دهد، آيا نبايد در مقام جعل و تليف، ملاحظه کند که اين دو عنوان وقت که مخواهند در عالم

خارج موجود شوند، در قالب ي فعل است و ترکيب اتحادي دارد يا در قالب دو فعل است و ترکيب انضمام دارد.

درست است که بحث در مرحلهي جعل و تشريع است، يا به تعبير دير مگوييم: در مرحلهي اصل تليف است؛ شما مر
نفرمودهايد که: مولا بايد متعلق را در مقام تليف در نظر گيرد، نمشود مولا تليف کند بدون اينه قبل از آن متعلّق را در نظر
گرفته باشد. نمتوانيم بوئيم چون متعلق در عالم خارج موجود مشود، مولا هنوز آن را در نظر نرفتهاست. پس اصل متعلّق

را مولا بايد تصوراً در نظر گيرد.

چه اشال دارد بوييم: وقت که مولا مخواهد، هم تليف وجوب و هم تحريم را به اعتبار دو عنوان بياورد، بايد ملاحظه کند
که، ترکيب بين اينها ترکيب انضمام باشد. يعن بداند بعداً که اينها مخواهند در عالم خارج موجود شوند، ترکيبشان، ترکيب

انضمام است.

اگر مولا مداند قبل از تحقق در عالم خارج، که اگر اين دو عنوان بخواهد در عالم خارج موجود شوند، به نحو ترکيب اتحادي
موجود مشود، خود تليف محال است و مرحوم نائين(ره) هم همين را بيان مکند. ايشان توجه دارد به اينه، جاي ترکيب
انضمام و اتحادي خارج است و نمخواهند بفرمايند، حالا صبر کنيد در عالم خارج، اگر ترکيب اتحادي شد، بوييم: اينجا

اجتماع امر و نه ممتنع است و اگر ترکيب انضمام شد، بوييم: اجتماع امر و نه جايز است.

بله اينطوري که مفهميم، مقصود ايشان این است که، همانطوري که اصل متعلق را مولا بايد در نظر گيرد، همچنين بايد
کيفيت تحقق اين متعلق در عالم خارج را هم در نظر گيرد، که آيا اين متعلق به همراه متعلق دير به عنوان ترکيب انضمام يا به

عنوان ترکيب اتحادي در عالم خارج محقق مشود. لذا به ذهن مرسد که اين مناقشهي امام(ره)، مناقشهاي است که قابل
خدشه است.



شرط اول و دوم مرحوم نائين(ره) براي نسبت عامين من وجه

از اينجا مآييم سراغ آن خصوصيت اول که، مرحوم نائين(ره) فرمودهاند که، نسبت عامين من وجه در جاي بايد مطرح باشد
که، بين المتعلّقين است مثل «صل و لا تغسل»، اما اگر بين المتعلّقين اين نسبت نبود، بله نسبت بين موضوعين بود، اين هم از

محل نزاع خارج است.

مثال زدهاند به «اکرم العالم و لا ترم الفاسق»، که متعلق هر دويشان اکرام است و بين الموضوعين، ي موضوعش عالم است
و ي موضوعش فاسق، نسبت بين عالم و فاسق، نسبت عام و خاص من وجه است. مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: اين از محل

نزاع خارج است.

در عبارت مرحوم نائين(ره) که ديروز بيان کرديم، چند نته وجود داشت؛ ي اين بود که، در اينجا امر به چيزي تعلّق پيدا کرده
که، نه هم به همان چيز تعلق پيدا کرده يا بالعس. يعن امر به اکرام و نه هم به اکرام تعلق پيدا کرده و شء واحد نمشود هم

واجب باشد و هم حرام!

بيان دوم ايشان اين بود که در چنين مواردي، ترکيب، ترکيبِ اتحادي است، يعن ترکيب عالم فاسق، ترکيب اتحادي در عالم
خارج است و گفتيم: جاي که ترکيب، ترکيبِ اتحادي باشد، از محل نزاع خارج است.

اگر مقصود ايشان اين باشد که، در اين مثال «اکرم العالم و لا ترم الفاسق»، ترکيب، ترکيبِ اتحادي است، همان اشال که
امام(ره) در اينجا مطرح فرمودهاند و همان مناقشهاي هم که داشتيم، در اينجا مطرح مشود و حرف نيست. يعن اگر اين مثال

را بخواهيم از راه ترکيب اتحادي درست کنيم و بوييم: از محل نزاع خارج است، اين حرف درست است.

راه ديري براي خروج مثال «أکرم العالم و لا ترم الفاسق» از محل نزاع و بررس آن

اما راه ديري براي اينه اين مثال را از محل نزاع خارج کنيم، وجود دارد و آن این است که، مرحوم آخوند(ره) قبلا فرمودهاند
که: محل نزاع در اجتماع امر و نه جاي است که، در شء واحد، ملاک هر دو موجود باشد، هم ملاک وجوب و هم ملاک

براي تحريم باشد.

عالم فاسق، هم ملاک وجوب رم الفاسق»، اگر در عالم فاسق گفتيم: ملاک هر دو موجود است، يعندر «اکرم العالم و لا ت
دارد و هم ملاک تحريم، اين هم داخل در محل نزاع مشود. يعن بين اين مثال و بين «صل و لا تغسل» فرق وجود ندارد.

،است يا ملاک تحريم از اينها ملاک دارد و هر دويشان ملاک ندارد، يا ملاک وجوب اما اگر گفتيم: در مادهي اجتماع، ي
اينجا وارد بحث تعارض مشود. همان طوري که غالب علما هم مگويند، در مادهي اجتماع با هم تعارض مکنند. پس بهتر

این است که از راه مسئلهي ملاکات وارد شويم.

اللهم إلا أن يقال که مرحوم نائين(ره) در اين بحث با مرحوم آخوند(ره) مخالفت کرد که، حت کسان که احام  را تابع ملاکات،
مصالح و مفاسد نمدانند هم، داخل در اين نزاع هستند. يعن نائين(ره) با اين معنا که بوييم: در باب اجتماع امر و نه، ملاک

هر دو وجود دارد. هر جا ملاک هر دو وجود داشت، بوييم: باب اجتماع امر و نه است و اگر ملاک ي بود بوييم: باب
تعارض است، با اصل اين کبري مخالفت کرد. اما آنجا عرض کرديم که اين معنا درست است و ما راه غير از مسئلهي ملاک

نداريم.



شرط سوم محقق نائين(ره) براي نسبت عامين من وجه

خصوصيت سوم که نائين(ره) بيان فرموده اين است که: اين دو عنوان که، بينشان نسبت عامين من وجه است، از عناوين
توليديه نباشد، چرا که عناوين توليديه، عناوين است که، ولو به حسب ظاهر تليف به آنها تعلق پيدا کرده، اما واقعاً تليف به

اسباب تعلق دارد. وقت مولا مگويد: اين شخص را تعظيم کن، تعظيم ي عنوان توليدي است، اين عنوان از قيام کردن متولّد
مشود، قيام سبب براي تعظيم مشود.

نائين(ره) فرموده است که، چون عناوين توليديه، خودشان بلا واسطه متعلّق براي قدرت نيستند و آنچه مقدور براي ملّف
هست، ايجاد سبب است، هر جا و در هر تليف ديديم که، تليف به عنوان توليدي تعلق پيدا کرده، بايد توجيه کنيم و بوييم: اين

تليف در حقيقت به سبب تعلق دارد.

لذا ايشان فرمودهاند: در جاي که دو عنوان توليدي است، بايد سراغ سبب برويم؛ اگر ديديم سبب، «سبب واحدٌ حقيقةً و هويتاً»،
اگر ي سبب واحدي است که، ماهيت و واقعيتش ي چيز است، اينجا دير از محل نزاع اجتماع امر و نه خارج مشود.

نقد و بررس مرحوم امام(ره) در اين شرط سوم

امام(رضوان اله عليه) در مناقشهي بر اين فرمايش، فرمودهاند:

اولا اين را قبول نداريم که در جاي که، تليف به ي عنوان توليدي تعلق پيدا کرده، بايد توجيهش کنيم که، در حقيقت اين تليف
به سبب تعلق دارد. ما اصلا اين مبنا را قبول نداريم، تليف به خود عناوين توليديه هم تعلق پيدا مکند، چون آنها مقدور با

واسطه هستند و اشال هم ندارد.

بعد فرمودهاند که: در اينجا بين عنوان توليدي و غير توليدي فرق وجود ندارد. اگر دو عنوان مختلف باشند، که عرفاً ي متعلق
ه اين دو عنوان، دو عنوان توليدي هم باشند، به نظر ما داخل در محل نزاع است. يعنباشد، ولو اين ري متعلق نهامر و دي
ايشان فرمودهاند: عنوان توليدي بودن، دخالت ندارد، آنچه هست اين است که، دو عنوان باشد، اين دو عنوان، خواه توليدي يا

غير توليدي، دو عنوان باشد که، ي متعلّق امر و ديري متعلق براي نه باشد.

دفاع استاد محترم از محقق نائين(ره)

لن وقت به کلام مرحوم نائين(ره) در کتاب فوائد الاصول مراجعه مکنيم، ايشان آمده ي کبراي ارائه داده و آن این است که
فرموده: اجتماع امر و نه و اين نزاع، در جاي است که، تعدّد عنوان موجب تعدد معنون شود و عناوين توليديه، موجب تعدد

معنون نمشود. ممن است از ي سبب 20 عنوان توليدي را انتزاع کنيم، اما عناوين توليديه موجب تعدّد معنون نمشود.

اگر در ذهن شريفتان باشد، ايشان قياس و تشبيه کرده، فرمودهاند: مثل این است که مگوييم: «زيد» عنوان فاسق و عنوان
عالم دارد، صد عنوان هم که داشته باشد، اما اين زيد، متعدد نمشود، خود زيد را متعدد نمکند. اين عناوين قائم به زيد است،

اما موجب تثر در ذات زيد نمشود و وحدت محفوظ است.

اين را بايد به امام(ره) عرض کنيم که: اين کبري در نظر شريف شما چيست؟ اينه مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: عناوين
ه عناوين متولّده هستند، استقلالنيستند، بل عناوين استقلال شود، چون عناوين توليديه، يتوليديه، موجب تعدّد معنون نم

در آنها وجود ندارد، لذا اينها موجب تعدد معنون نمشود، در نظر شما پونه است؟



مناقشه استاد محترم در کلام محقق نائين(ره)

بنابراين بايد اين قسمت فرمايش مرحوم نائين(ره) را جواب داد و جوابش این است که: اين کبري، کبراي درست نيست. اينه
بوييم: عناوين توليديه موجب تعدّد معنون نمشود، چرا؟ مرحوم نائين(ره) برهان برايش اقامه نرده، فقط ادعا و تشبيه کرده

و با ادعا و تشبيه، اين اثبات نمشود. چرا اگر عنوان، عنوان توليدي شد، اين موضوع تعدّد معنون نمشود، وجه و دليل براي
اين کبري نداريم. بله چه بسا دليل بر خلافش هم داشته باشيم.

(ره)، بعضل» دارند که در حاشيه نوشته شده نائينفتأم» لذا ديروز عرض کرديم، بعد از اين بيان در کتاب فوائد الاصول، ي
شود. پس ايشان براي اين کبري، دليلداند که در مباحث آتيه بيان مم از موارد عناوين توليديه را از موارد اجتماع امر و نه

اقامه نرده و چه بسا دليل بر خلافش هم وجود دارد.

خلاصه اين شد که، هيچ ي از اين سه خصوصيت را امام(ره) نپذيرفتهاند. ما هم خصوصيت اول و سوم را نپذيرفتيم، و
خصوصيت دوم را هم، از راه دير و نه از راه ترکيب اتحادي و انضمام، مسئلهاش را مطرح کرديم.

تا اينجا مقدمات بحث اجتماع امر و نه، با اين طول و تفصيل که داشت، تمام شد. روز شنبه انشاءاله دليل مرحوم آخوند(ره)
بر امتناع اجتماع امر و نه را بيان مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


