
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۳۰ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

در بحث گذشته اشالات مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) بر فرمايش مرحوم آخوند(ره) را عرض كرديم.

مرحوم آخوند(ره) فرموده كه، در فرض كه قائل به امتناع اجتماع امر و نه شويم و جانب نه را مقدم بر جانب امر كنيم، اگر
واجب، واجب توسل باشد، اينجا واجب محقق مشود، چون در واجب توسل، قصد قربت لازم نيست. ولو جانب نه هم

درش موجود است و هم ملاك وجوب كه به عنوان مجمع براي دو عنوان هست، هم ملاك تحريم مقدم شود، اما اينجا اين فعل
و چون اين واجب، واجب توسل هست، در كنار اين حرام هم محقق مشود.

اشال ايشان اين بود كه فرق بين واجب توسل و تعبدي فقط در اين نقطه است كه، در واجب تعبدي نياز به قصد قربت داريم،
اما در واجب توسل نياز به قصد قربت نداريم.

اما اينه بوييم: حالا كه قصد قربت در واجب توسل لازم نيست، وقت كه وجود پيدا كند، مطلقا واف به غرض مولا باشد،
درست نيست و اين را نمتوانيم براي واجب توسل قائل شويم.

در برخ از موارد دليل داريم خارجاً، بر اينه اين واجب توسل، واجب است كه اگر وجود پيدا كند، به هر نحوي كه وجود پيدا
كند، غرض مولا محقق مشود. در جاي كه از خارج چنين دليل داريم، مگوييم: اگر اين دست نجس، که براي پاك شدن بايد

آب به آن برسد، به هر نحوي مخواهد باشد، ولو آب غصب به او برسد پاك مشود.

 اما جاي كه از خارخ دليل نداريم، مثل بحث تفين ميت، که دليل نداريم كه ميت را بايد تفين كرد، به هر كفن مخواهد باشد
ولو كفن غصب، نمتوانيم بوييم: مطلق الوجود واف به غرض مولاست.

اشال استاد محترم بر فرمايش مرحوم خوئ(ره)

تعليقهاي كه بر فرمايش ايشان داريم اين است كه، مخواهيم ادعا كنيم، در واجب توسل عس اين مطلب هست، يعن در
واجب توسل كه قصد قربت لازم نيست، وقت به عنوان «مقربيت ال المولا» را نمخواهيم انجام دهيم، اين معنا، خودش

ملازم با اين است كه، اولا و بالذات، اصل اول در واجب توسل اين است كه، مجرد وجودش در عالم خارج واف به غرض
مولاست، «من أي طريق كان». اصل اول در واجب توسل يك چنين معناي است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بله اگر از خارج دليل داشتيم كه، بايد در اين واجب توسل جهت خاص رعايت شود، آنجا بر طبق آن دليل بايد آن جهت خاصه
رعايت شود، اما مادام كه از خارج دليل نداريم، متوانيم يك چنين عنوان كل را بيان كنيم.

به عبارت اخري، مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند: فقط فارق بين توسليت و تعبديت در اين است كه، در واجب تعبدي قصد
قربت لازم است، اما در واجب توسل قصد قربت لازم نيست، اما اين معنا كه بوييم واجب توسل آن است كه مطلق

الوجودش واف به غرض مولا باشد، اين را فقط بايد از راه دليل خارج استفاده كنيم.

عرض ما اين است كه، وقت قصد قربت معتبر نبود و نمخواهيم فعل را به عنوان «مقرب ال المولا» انجام دهيم، اين ملازم با
اين است كه بوييم: اصل وجود اين واجب و مجرد وجود اين واجب، در عالم خارج واف به غرض مولاست، بله اگر دليل

داشتيم خارجاً كه صرف الوجود اين عمل، «من اي طريق» واف به غرض نيست، بر طبق دليل عمل مكنيم و الا اگر ما باشيم
و يك واجب در شريعت بنام واجب توسل، مثلا فرض كنيم كه همين كه ميت بايد دفن شود، ما باشيم و وجوب دفن ميت،

مگوييم: اين بايد در يك زمين دفن شود، و لو آن زمين هم غصب باشد.

اگر دليل آمد از خارج كه، محل دفن ميت بايد مباح باشد، ما تابع دليل هستيم. اما لو لا آن دليل مگوييم شارع آنچه كه خواسته
دفن ميت است، دفن ميت عنوان تعبدي ندارد، لذا در هر زمين، مشود اين را دفن كرد، يعن اطلاقش اين چنين است، حت در

زمين كه عنوان موقوفه براي وقف هم دارد، فرق نمكند.

وقت مولا چنين چيزي را مخواهد، اين دفن ميت محقق شده، حالا تصرف در ارض غير كرديم، كار حرام مرتب شديم، در
مال وقف در غير محل وقفش تصرف كرديم، که اين هم يك عنوان حرام هست، اما واجب محقق شدهاست. ما قبلا هم در بحث

واجب تعبدي و توسل اين نته را اشاره كرديم.

نقد و بررس کلام مرحوم آخوند(ره) توسط مرحوم خوئ(ره)

مطلب دير آخوند (ره) كه مورد اشال ايشان بود، اين بود كه بر فرض كه ملف جاهل به حرمت است يا جاهل به اين است
كه اين زمين، زمين غصب است، اگر در زمين غصب نماز خواند، روي قول به امتناع و تقديم جانب نه، در فرض جهل

قصوري، مگوييم اين نماز، نماز صحيح است.

از اينجا مرحوم آخوند(ره) دنبال اين مطلب بودهاند كه، اين مشله را حل كنند كه، مشهور فقهاء قائل به صحت صلاه در دار
غصب در جاي كه از روي نسيان يا جهل قصوري باشد، هستند و اشال اين است كه با اينه مشهور مگويند: اين نماز
صحيح است، در بحث اجتماع امر و نه، اولا امتناع هستند و ثانياً جانب نه را بر جانب امر ترجيح مدهند. خوب اگر

جانب نه را ترجيح مدهند، چرا اين نماز صحيح باشد؟

مرحوم آخوند(ره) در حل اين مشله فرمودهاند: كه ما از سه راه متوانيم اين را حل كنيم:

راه اول اين كه از راه ملاك حل كنيم، که درست است جانب نه مقدم بر امر است، اما در باب اجتماع امر و نه، هم ملاك
وجوب موجود است و هم ملاك حرمت.

راه دوم اين که عقل بين اين فرد و فرد دير از صلاه، فرق را در مقام امتثال قائل نيست.

راه سوم اين که در باب ملاكات، آنچه كه براي ما اهميت داردف ملاكات مؤثر است كه، «واصل ال الملف» باشد و اينجا
چون اين ملف جاهل است، ملاك حرمت واصل به او نيست، لذا نمازش صحيح است.



لف دخالتام، در مصالح و مفاسد، علم و جهل مال كردهاند كه در ملاكات اح(ره) اشعرض كرديم كه مرحوم آقاي خوئ
ندارد، تمام احام واقعيه «ثابته لمتعلقاتها» اعم از اينه ملف نسبت به آن علم داشته باشد يا نه. علم و جهل در فعليت احام

واقعيه دخالت ندارد. بله براي استحقاق و عدم استحقاق عقاب دخالت دارد.

اشال استاد محترم بر اين اشال مرحوم آقاي خوئ(ره)

نتهاي كه وجود دارد اين است كه، اين اشال بر مرحوم آخوند(ره) وارد نيست، براي اينه خود ايشان اول فرمودهاند: اگر
بخواهيم آن ملاكات واقعيه را محور قرار دهيم، آن مصلحت و مفسده واقعيه را بخواهيم محور قرار دهيم، در آن ملاكات واقعيه،

علم و جهل ملف دخالت ندارد.

فرمودهاند: آنچه كه موضوع براي حسن و قبح است، آن ملاك است كه واصل به ملف باشد، يعن اگر ملف عمل را بداند
داراي ملاك است و انجام داد، عقل، او را به حسن متصف مكند. اگر بداند اين عمل داراي ملاك حرمت است و انجام دهد،

عقل، او را متصف به قبح مكند.

مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: ما محور در ملاكات را همين قرار دهيم، يعن آنچه كه موضوع براي حسن و قبح عقل هست قرار
دهيم. حسن و قبح عقل هم در جاي است كه، مسئله استحقاق مدح و ذم باشد. وقت مگويند: ملف استحقاق مدح دارد، كه
عقل بويد: اين ملف فعلش، فعل حسن است. و وقت مگويند: ملف استحقاق ذم دارد، كه بويند: اين ملف فعلش، فعل

قبيح است.

يك عمل نداند در جاي لفلف باشد، و اگر يك مم واصل به مپس استحقاق مدح و ذم، فرع بر اين است كه آن ملاك و آن ح
حرام است، اگر انجام داد، اين ملف استحقاق مذمت ندارد.

مرحوم آخوند(ره) تصحيح اين عبادت را، در جهل عن قصور، روي اين بيان درست كردهاند، نه روي آن ملاكات و مصالح و
مفاسد واقعيه. بنابراين تا اين مقدار متوانيم به مرحوم آقاي خوئ(ره) عرض كنيم كه، خود مرحوم آخوند(ره) متوجه اين مطلب

بوده و از اين راه، مسئله را حل كردهاست.

آدم ناس هم، استحقاق مدح و ذمش معنا ندارد، كس كه يادش رفته كه، اين كار كار حرام است و انجام داد، اينجا استحقاق
مذمت ندارد.

بعد گويا خود مرحوم آقاي خوئ(ره) متوجه اين جهت شدهاند كه، مرحوم آخوند(ره) اصلا محور را روي آن ملاكات واصله
قرار داده و آنچه كه مؤثر هست همان ملاكات واصله هست و يك بحث را در اينجا ارائه دادهاند.

مخالفت مرحوم خوئ(ره) با مرحوم آخوند(ره) در مبنا

بعد مرحوم آقاي خوئ(ره) در مبنا با مرحوم آخوند(ره) مخالفت كردهاند که، اساساً اين كه آمديد اين را به  عنوان مبنا قرار
داديد، اين يك امر باطل است. ما قائليم به اينه احام شرعيه، تابع مصالح و مفاسد واقعيه است و اين احام شرعيه، به جهت

همين وجود مصالح و مفاسد واقعيه، عنوان قضاياي حقيقيه را پيدا مكنند، يعن صلاه روي آن مصلحت واقعيهاش واجب
شده، «الصلاه واجبه» و يك قضيه حقيقيه ال يوم القيامه است.

در اين جهت علم و جهل ملف دخالت ندارد و نمتوانيم بوييم كه: اگر ملف عالم بود اين نماز بر او واجب است و اگر نبود



واجب نيست.

اين همان است كه قبلا هم، در رسائل و و كتابهاي دير خواندهايد که، مستلزم تصويب و انقلاب واقع عما هو عليه است. واقع
اين است كه نماز واجب است، چه ملف علم به آن داشته باشد، يا نداشته باشد و در باب احام شرعيه مگوييم که: تابع

همين مصالح و مفاسد واقعيه است.

در نتيجه اينجا كه ملف جاهل است به اينه «هذا غصب»، جاهل به موضوع، يا جاهل به اين است كه «الغصب حرام»، طبق
اين قاعده و ضابطه، مگوييم: حرمت بر ذمه اين ملف هست. ملف هم كه جاهل به اين است كه غصب حرام است، حرمت

گريبانش را مگيرد و كار حرام را انجام مدهد، ولو جاهل به او باشد.
بله يك احام عقليه عمليه داريم كه، از آن به حسن و قبح تعبير مكنيم. حسن و قبح عقل تابع ملاكات واقعيه نيست، بله تابع
ملاكات است كه واصل به ملف شود. جاي عمل ملف را متصف به حسن مكنيم كه، ملف عالم به آن باشد، يا استحقاق

مدح در جاي است كه او عالم باشد، اما اگر عالم نباشد و جاهل باشد، استحقاق مدح و ذم در كار نيست.

لذا ايشان فرمودهاند: شما مرحوم آخوند(ره) بين حسن و قبح عقل كه از احام عقل عمل و از احام عقليه عمليه است و بين
آنچه كه به عنوان ملاكات احام شرعيه است، خلط كردهايد.

اگر بوييد: در احام شرعيه، آن ملاكات كه واصل به ملف است، دخالت دارد، لازمه اش اين است كه، اصلا در جاي كه
ملف جاهل است، بوييم: حرمت اصلا وجود ندارد، اگر حرمت وجود نداشت، دير چيزي بنام اجتماع امر و نه نداريم،

نهي و حرمت نداريم.

بنابراين بر اساس اين مبنا، مخالفت فرموده و نتيجه گرفتهاند که: به نظر ما در جاي كه ملف جاهل به حم است، فرق نمكند
جهل، جهل عن تقصير باشد يا جهل عن قصور، مگوييم: نماز در دار غصب، روي قول به امتناع و تقديم جانب نه، باطل

است.

بعد فرمودهاند: اين نسبت كه به مشهور دادهاند را، نم توانيم تعيين كنيم. اين كه بوييم: مشهور قائلند به اينه نماز در دار
است، نسبت كه جهل، جهل عن قصور باشد، نماز صحيح در فرض ،روي قول به امتناع و تقديم جانب نه حت ،غصب

است که «لا يمن تصديقه بوجه»، نمتوانيم اين نسبت را تصديق كنيم.

نقد و بررس اين اشال مبناي مرحوم خوئ(ره)

نتهاي كه در اينجا وجود دارد و مخواهيم عرض كنيم اين است كه، اگر از مرحوم آخوند(ره) سوال كنند، احام شرعيه را
تابع ملاكات واقع مدانيد يا تابع ملاكات واصله؟ مرحوم آخوند(ره) هم، تابع ملاكات واقع مداند، يعن ايشان هم اصل اين

معنا كه احام شرعيه تابع ملاكات واقعيه است را قبول دارند.

اما نته اين است كه در اينجا، در صلاه در دار غصب فرمودهاند: در فرض اجتماع، هر دو ملاك دارند.

اينه مگوييم: در فرض اجتماع، يعن نه روي قول به اجتماع، در جاي كه نزاع اجتماع امر و نه است، چه اجتماع شويم و
چه امتناع، مگوييم: هر دو ملاك دارد. اين را اگر در ذهنتان باشد در ي از مقدمات مرحوم آخوند (ره) بيان كرده که، چه

اجتماع شويم و چه امتناع هر دو ملاك دارد.

اگر امتناع شديم و جانب نه مقدم شد، اين عمل عبادي، اگر بالفعل بوييم» اين ملف يك كاري مكند كه مبغوض للمولا



مشود، خوب اينجا اين عمل عبادي نمتواند صحيح باشد.

حرف مرحوم آخوند(ره) اين است كه در فرض كه جهل عن قصور دارد، عنوان مبغوضيت وجود ندارد، يعن كس كه جاهل
قاصر است، اگر در دار غصب نماز خواند، نمشود گفت كه: يك فعل را انجام مدهد كه مبغوض للمولاست. لذا اصل

حرمت را قبول دارد و لذا فرض اين است كه حرمت هست و حرمت را در تقديم نه بر امر هم قبول كرديم.

اما سوال از مرحوم آقاي خوئ(ره) اين است که، آيا در جاي كه ملف علم دارد كه غصب حرام است، علم دارد كه اين زمين،
زمين غصب است، اين فاعل متصف مشود به اينه، فعلش مبغوض للمولاست؟

مرحوم آخوند(ره) از همين خواسته استفاده كند كه، فارق بين جهل تقصيري و قصوري كه جهل تقصيري را مگوييم: ملحق به
علم است، اما جهل عن قصور ملحق به علم نيست. فارقش اين است كه در جاي كه جهل عن قصور است، اين فعل مبغوض

براي مولا نيست، وقت مبغوض براي مولا نشد، از نظر عباديت چه كم دارد؟
اين نماز  ملاك دارد، چون جهل قصوري نسبت به حرمت دارد. قصد تقرب هم متواند بند، چون وقت جاهل است م تواند

قصد تقرب بند. اين فعلش هم بالفعل متصف به مبغوضيت للمولا نيست، پس چه چيزي براي عباديت كم دارد؟

براي اينه يك عمل عبادي واقعاً به نحو عبادي انجام شود، سه ركن لازم داريم، ركن اول: فعل ف حد نفسه ملاك داشته باشد،
ركن دوم اين است كه: فاعل قصد قربت كند، ركن سوم اين است كه: اين فعل مبغوض براي مولا نباشد.

بله اگر يك فعل مبغوض مولا شد، مگوييم: اين به درد عبادت نمخورد. در اينجا چون جهل، جهل عن قصور است، هر سه
ركن وجود دارد.

به عبارت اخري در دفاع از مرحوم آخوند(ره)، عرضمان اين است كه ايشان نمخواسته بفرمايد: احام واقعيه تابع ملاكات
واصله به ملف است، تا اشال تصويب و انقلاب واقع و اينها مطرح شود، حرمت تابع، همان مفسده واقعيه است، اين را
آخوند (ره) قبول دارد، اما در اتصاف عمل به عباديت، فقط به آن ملاك واقع كه ربط ندارد و شرائط ديري دارد، که اين

شرائط در جهل عن قصور وجود دارد.

لذا اين نظريه مشهور كه بوييم: صلاه در دار غصب در جاي كه امتناع شويم و جانب نه را مقدم كنيم، اگر جهلش، جهل
عن قصور باشد، اين صلاه، صلاه صحيح است و به نظر مرسد كه، روي ضوابط اصول اين فتوي، فتواي درست باشد.

حالا اين بحث دنباله دارد، دنباله اش را هم فردا عرض م كنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


