
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۹ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

فرمايشات مرحوم محقق نائين (ره) و اشالات را كه بر فرمايششان بود ملاحظه فرموديد.

مرحوم آخوند(ره) در مقدمه دهم، كه در مقام بيان ثمره نزاع اجتماع امر و نه هست، اولين مطلب كه فرمودهاند اين بود كه:
بنابر اينه اجتماع شويم، صلاه در دار غصب مطلقا صحيح است و اين عمل واجب كه مقارن و ملازم با يك عمل حرام

هست، مطلقا صحيح است، اعم از اينه عبادي باشد يا توسل، اعم از اينه علم به حرمت باشد يا نباشد.

مرحوم نائين(ره) بر اين قسمت اشال كردهاند، كه ملاحظه كرديد.

نقد و بررس اين کلام مرحوم آخوند(ره) توسط مرحوم خوئ(ره)

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره)(محاضرات، جلد 4، صفحه 231) فرمودهاند كه: مرحوم آخوند(ره) فرمودهاست كه: اين عبادت،
روي قول به جواز مطلقا صحيح است، که ما در اين اطلاق مناقشه داريم.

همچنين فرمودهاست كه: بنابر جواز اجتماع امر و نه، اين شخص عمل راكه انجام داده، علاوه بر اينه واجب است، معصيت
هم هست و قائلاند به اينه مطلقا عنوان عصيان دارد، که به آن هم اشال داريم.

 بيان اشال فرمودهاند كه: ولو قائل به جواز اجتماع امر و نه شويم،  ولو اينه قيد مندوحه را در محل نزاع معتبر ندانستيم و
آنجا گفتيم كه: دخالت ندارد، اما در مقام امتثال، مرحوم آخوند(ره) هم قبول دارند كه، قيد مندوحه دخالت دارد و بايد بين

صورت مندوحه و عدم وجود مندوحه فرق گذاريم.

اگر مندوحه در كار باشد، يعن شخص بتواند نماز را در غير دار غصب اتيان كند، اينجا حرف آخوند(ره) را قبول مكنيم، که با
در كار نيست و اين شخص، اين فعل را كه مجمع براي عنوانين است، به داع وجود مندوحه، بين اين واجب و حرام، تزاحم

آن امر متعلق به طبيعت صلاه انجام مدهد، ممتثل مشود و نسبت به نه هم عاص مشود.

بنابراين اين امتثال و عصيان، در فرض وجود مندوحه مطلب درست است. جاي كه مندوحه وجود دارد، يعن متواند خارج از
اين دار غصب نماز بخواند، اما مع ذلك در اينجا نماز خواند، تزاحم نيست و اينجا اجتماع امر و نه است، هم ممتثل است و

هم عاص. لذا حرف مرحوم آخوند (ره) در اين فرض وجود مندوحه حرف درست است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما اگر مندوحه در كار نباشد، يعن اين ملف غير از اين دار غصب، در جاي ديري نمتواند نماز بخواند، ايشان فرمودهاند:
اينجا كه مندوحه در كار نيست، داخل در كبراي باب تزاحم مشود، يعن بين اين امر و نه در اينجا تزاحم بوجود مآيد و بايد

قواعد باب تزاحم را در اينجا جاري كنيم، يعن ببينيم كه آيا ملاك امر اهم است يا ملاك نه؟ و آن كه يقين الاهميه يا محتمل
الاهميه است را، بايد مقدم داريم.

اگر ملاك امر را مقدم كرديم و گفتيم: ملاك وجوب، از ملاك حرمت اهم است، در اينجا دير معصيت اصلا وجود ندارد. بنا بر
قول به جواز و اينه مندوحه نباشد، داخل در كبراي تزاحم مرود و جانب امر را اگر مقدم كرديم، معصيت دير وجود ندارد،

در حاليه فرمودهايد كه: روي قول به جواز اجتماع امر و نه، هم امتثال است و هم معصيت، اينجا معصيت اصلا وجود ندارد.

اگر جانب نه را مقدم كرده و گفتيم: ملاكش قويتر است و بخواهيم بوييم: اين نماز هم به نحو ترتب صحيح است، که شما
ترتب را منر هستيد.

اگر هم بخواهيم بوييم: اين نماز از راه ملاك فقط درست مشود، فرض بر اين است كه ملاك نه اقوي از ملاك امر است و
الان كه در اينجا بالفعل امر نداريم، كاشف از وجود ملاك نداريم. لذا ايشان فرمودهاند كه اگر مندوحه نباشد، داخل در كبراي

تزاحم قرار مگيرد و بايد قواعد باب تزاحم و مرجحات باب تزاحم را در اينجا جاري كنيم. اين خلاصه اين اشال بر اين
قسمت فرمايش مرحوم آخوند(ره) است.

نقد و بررس اشال مرحوم خوئ(ره)

به نظر ما اين اشال بر مرحوم آخوند(ره) وارد نيست براي اينه:

اولا:  اگر قيد مندوحه را در محل نزاع داخل نرديد، يعن از اول فرموديد كه: نزاع در اجتماع امر و نه ارتباط به وجود
مندوحه و عدم وجود مندوحه ندارد، نتيجه اش اين مشود كه، چه در فرض مندوحه و چه در فرض عدم مندوحه، اين مورد و

وجود واحد، يعن كون در دار غصب كه مجمع العنوانين است، داخل در عنوان اجتماع امر و نه است.

اين كه شما بفرماييد، اگر مندوحه باشد، از اين مصاديق اجتماع است و اگر مندوحه در كار نباشد، داخل در كبراي تزاحم قرار
مگيرد، معنايش اين است كه، شما بپذيريد كه، جاي كه مندوحه نيست، اصلا از باب اجتماع امر و نه خارج است و داخل

در باب تزاحم مشود.

در حاليه وقت در آن مقدمه اثبات كرديم كه، مندوحه داخل در محل نزاع نيست، يعن چه مندوحه باشد و چه نباشد، عنوان
اجتماع امر و نه را دارد.

ثانياً اين كه فرمودهايد در فرض نبود مندوحه تزاحم است، وقت مگوييم: در اينجا مندوحه نيست، يعن غير از دار غصب، در
جاي ديري نمتواند نماز بخواند.

اما روي قول به جواز اجتماع امر و نه، جوازيها و اجتماعها مگويند: اين ولو به حسب ظاهر يك وجود است اما واقعاً دو
وجود است، دو وجود مركب در ضمن يك وجود است، دو عنوان در اينجا بر اين وجود منطبق است، که اين عمل به اعتبار

اينه، اين وجود مصداق اين عنوان است، مشود ممتثل للواجب و به اعتبار اينه اين وجود مصداق براي عنوان غصب است،
مشود مصداق للحرام.

چرا تزاحم را در اينجا مطرح كنيم؟ روي قول به اجتماع امر و نه، اصلا هر چه فر مكنيم كه چرا مسئله را ببريم در باب



تزاحم، اين وجه ندارد.

روي قول به جواز، يعن قدرت بر هر دو وجود دارد، تزاحم در جاي است كه بوييم: قدرت ملف بر احد الفعلين فقط تعلق پيدا
مكند، اما در اينجا قدرت ملف نسبت به هر دو، وجود دارد.

وقت كه قدرت هست، نسبت به اين واجب، ممتثل مشود و نسبت به غصب هم، معصيت كرده، چون وقت مگوييم: قدرت در
باب تزاحم، معنايش اين است كه آمده اين عمل را انجام داده، هم مصداق واجب را آورده و هم مصداق حرام را، نه اينه

بوييم: يك فعل بيشتر نياوردهاست.

اگر در باب تزاحم گفتيم: اين يك فعل بيشتر نيست، که يا بايد مصداق براي واجب باشد، يا مصداق براي حرام، اينجا عنوان
تزاحم تحقق پيدا مكرد.

اما مگوييم: اين در حقيقت دو فعل است، مثل جاي كه فرض كنيم مندوحه در كار است، اگر آمد بيرون دار غصب نماز
خواند، در دار غصب هم، غصبش را  انجام داد، آيا مگوييد: تزاحم وجود دارد. اگر رفت بيرون دار غصب نماز خواند و بعد

هم در دار غصب تصرف كرد و غصب كرد، در  اينجا نمگوييد تزاحم وجود دارد و اين واجب و حرام در اينجا متزاحمين
هستند، در اين فرض هم همين را بوييم.

در فرض كه مندوحه در كار نيست، اين فعل مصداق براي صلاه است، مثل آن صلات كه بيرون دار غصب خوانده باشد، که
مصداق براي غصب و حرام است و بين اين دو هم روي قول به جواز، به نظر ما تزاحم وجود ندارد.

 اين فعل مصداق براي طبيعت صلاه هست، پس واجب مشود، از اين حيث هم كه مصداق براي طبيعت غصب است، حرام
مشود، هر دو عمل انجام شدهاست. تزاحم جاي است كه قدرت بر هر دو عمل در كار نباشد، در اينجا هر دو عمل انجام

شدهاست.

بنابراين روي قول به جواز اجتماع امر و نه ولو مندوحه هم در كار نباشد، به نظر ما، عنوان تزاحم را ندارد.

در اين قسمت مخواهيم از مرحوم آخوند(ره) دفاع كنيم كه، اگر قائل به جواز اجتماع امر و نه شديم، تزاحم در كار نيست،
چه مندوحه باشد و چه نباشد، اين عمل هم كه انجام مشود، به عنوان امتثال صحيح است.

البته مرحوم آقاي خوئ(ره) بعد از اينه اشال كردهاند، گويا اينقدر اين اشال را بر مرحوم آخوند (ره) مسلم الورود گرفتهاند
كه فرمودهاند: اصلا شايد كلام آخوند(ره) كه مگويد: اين فعل، به داع آن امر متعلق به طبيعت، به عنوان امتثال و عبادت

است، ناظر به جاي است كه، مندوحه در كار باشد.

در جاي كه مندوحه در كار است، بحث اجتماع امر و نه و امتثال مطرح مشود. اما جاي كه مندوحه نيست، بايد برويم در
باب تزاحم و قواعد باب تزاحم و مرجحات باب تزاحم را جاري کنيم.

قسمت دوم فرمايش آخوند(ره) نسبت به فرض امتناع

قسمت دوم فرمايش آخوند(ره) در اين مقدمه دهم اين است که: روي قول به امتناع، يا بايد جانب وجوب را ترجيح دهيم يا
جانب  حرمت را، وقت مگوييم اجتماع امر و نه ممتنع، يعن بايد جانب ي از اين دو را ترجيح داد، اگر جانب وجوب را

ترجيح داديم، فعل مصداق براي واجب و مامور به مشود و اينجا دير معصيت نيست.



روي قول به جواز فرمودهاند: معصيت است، اما اينجا كه جانب وجوب را ترجيح دهيم، روي قول به امتناع معصيت نيست. اگر
جانب حرمت و نه را ترجيح داديم، مصداق براي حرام مشود و چيزي كه مصداق براي حرام باشد، نمتواند مصداق براي

واجب باشد.

اينجا مرحوم آخوند(ره) بين واجب تعبدي و توسل، فرق گذاشتهاند که، در واجب توسل، چون غرض اصل وجود فعل در عالم
را هم مقدم كرديم، روي قول به امتناع، واجب توسل ندارد، اگر جانب نه خارج است و نيازي به قصد قربت ندارد، مانع

محقق مشود.

اما اگر واجب، واجب تعبدي باشد، مثل صلاه، بايد اين فعل قابليت تقرب داشته باشد، شخص خودش هم قصد تقرب كند و
فعل مبغوض براي مولا هم نباشد، خوب اينجا كه جانب نه را مقدم مكنيم، معنايش اين است كه اين فعل مبغوض براي

مولاست، لذا صحيح نيست.

فرمودهاند: اين مطلب كه واجب تعبدي صحيح نيست، در جاي است كه ملف عالم به حرمت باشد يا جاهل باشد اما جهلش
جهل عن تقصير باشد و جهل قصوري را استثناء کردهاند. در جاي كه يك كس جاهل است و جهلش هم، جهل قصوري است،

حرمت براي او فعليت ندارد، پس فعلش عنوان مبغوض للمولا را ندارد، لذا با آن مشود قصد قربت كند و به عنوان امتثال
حاصل شود.

خلاصه فرمايش مرحوم آخوند(ره) اين شد: اگر امتناع شديم بين اطلاق دليل وجوب و دليل حرمت تعارض است، يا دليل
وجوب مقدم است، مشود امتثال و يا دليل حرمت مقدم است، مشود عصيان، منته اين عصيان در فرض علم به حرمت و

جهل عن تقصير است، اما در جهل قصوري اين چنين نيست.

نقد و بررس اين کلام مرحوم آخوند(ره) توسط مرحوم خوئ(ره)

مرحوم آقاي خوئ(ره) (محاضرات، جلد 4،صفحه 233) دو اشال به اين قسمت فرمايش مرحوم آخوند(ره)  داشتهاند:

اشال اول مرحوم خوئ(ره)

اولا فرمودهاند: چرا شما بين واجبات تعبديه و توسليه فرق گذاشتهايد؟ در برخ از واجبات توسل، خارجاً علم داريم كه، مطلق
وجود آنها در عالم خارج، واف به غرض مولاست، مثل اينه اگر بدن انسان نجس باشد، براي رفع اين نجاست، اگر با آب

غصب بدن را شستيم، خارجاً يقين داريم، اين نجاست برطرف شده و مشود با آن نماز خواند.

اما در بعض از واجبات توسليه، علم نداريم به اينه مطلق وجودش در عالم خارج، واف به غرض مولا هست، مثلا اگر ميت را
با يك كفن غصب دفنش كردند، يقين نداريم كه، مطلق تفين ولو به نحو غصب، غرض مولا را محقق مکند.

لذا فرمودهاند: نمتوانيم واجبات توسليه را، به نحو مطلق از واجبات تعبدي جدا كنيم. در مواردي كه در واجب توسل، خارجاً
علم داريم به اينه مطلق وجودش در عالم خارج، واف به غرض مولا هست، اين حرف درست است. اگر جانب نه را مقدم

كرده و واجب، واجب توسل باشد، امتثال تحقق پيدا مكند و حرف مرحوم آخوند(ره) درست است.

اما در آن واجب توسل كه، خارجاً نم دانيم كه مطلق الوجود واف به غرض مولا هست، نمتوانيم بوييم: امتثال نسبت به اين
واجب توسل محقق مشود.



درست است که، فرق بين واجب تعبدي و توسل در اين نقطه است كه، در واجب تعبدي، قصد قربت لازم است، ول در واجب
توسل، قصد قربت لازم نيست. اما اين اعم از اين است كه بوييم: غرض مولا حاصل مشود يا نه؟

به عبارت اخري، در واجب توسل مگوييم قصد قربت لازم نيست، اما اينه هر جا قصد قربت لازم نشد، مطلق الوجودش، 
يعن ولو در ضمن يك فرد حرام باشد، ولو در ضمن يك فرد غصب باشد، مثلا اگر تفين ميت را يك ديوانه يا بچه انجام داد،
معلوم نيست كه بوييم: حالا كه قصد قربت نمخواهد، اين ديوانه يا بچه که انجام داده و مطلق الوجودش واف به غرض مولا

باشد.

به غرض هست يا نه، نياز به اين داريم كه از خارج بر اين معنا دليل داشته باشيم. در جاي ه بفهميم مطلق الوجود وافبراي اين
كه دليل داريم فبها. اما جاي كه دليل نداشتيم، اين واجب توسل هم، حم واجب تعبدي را پيدا مكند، همانطوري كه اگر جانب

نه را مقدم كرديم، مگوييم: دير  واجب تعبدي محقق نمشود، واجب توسل هم براي ما، مشوك التحقق است.

اشال دوم مرحوم خوئ(ره)

اشال دوم مرحوم آقاي خوئ(ره) اين است كه شما چرا بين جهل عن تقصير و جهل عن قصور فرق گذاشتهايد؟
وقت كه مگوييم: احام واقعيه، «ثابته لمتعلقاتها» مطلق مگوييم، يعن در اين احام واقعيه، علم يا جهل ملف فرق نمكند.

وقت مگوييم: «الصلاه واجبه»، اين وجوب واقعاً براي صلاه ثابت است، چه ملف عالم باشد و چه جاهل، «الغصب حرام»،
حرمت براي غصب ثابت است مطلقا، علم و جهل در مرحله واقع هيچ دخالت ندارد. پس حالا كه دخالت ندارد، چطور شما

فرمودهايد: در جاي كه جهل عن تقصير هست، مگوييد: آنجا حرمت فعليت ندارد.

 خوب دقت كرديد كه مرحوم آخوند(ره) فرموده: در جاي كه واجب، واجب تعبدي است و ملف جاهل مقصر است، نمداند
غصب حرام است، جهلش هم جهل عن تقصير است، فعل قابليت تقرب دارد، قصد تقرب هم تمش مشود، اما چون جهلش

جهل عن تقصير است، اين فعل مبغوض براي مولاست. اما جاي كه جهلش جهل عن قصور است، مبغوض نيست.

اشال ايشان اين است كه، آنجا هم حرمت فعليت دارد. وقت مگوييم: احام شرعيه «ثابته لمتعلقاتها مطلقا»، علم باشد يا
نباشد، جهل باشد يا نباشد، فرق نمكند. بله جهل قصوري جلوي عقاب را مگيرد، اما جلوي اصل حرمت را نمگيرد، اين
عمل حرام است، اما چون جهل قصوري دارد، مگوييم كه: اين عقاب در قيامت شامل اين نمشود و استحقاق عقاب ندارد.

پس اشال دومشان هم اين شد كه، شما بين جهل عن تقصير و عن قصور، در اين مرحله فرق گذاشته و فرمودهايد: عبادت در
صورت نسيان و جهل قصوري صحيح است و در صورت علم و جهل عن تقصير باطل است و ما اين فرع را هم قبول نداريم.

اين هم اشال به اين قسمت فرمايش آخوند(ره)، شما روي عبارات مرحوم آخوند(ره) در كفايه دقت بفرماييد، تا ببينيم كه اين
اشال مرحوم آقاي خوئ(ره) وارد است يا نه.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


