
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۵ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 16 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

خلاصه مطالب گذشته

در بحث ديروز ثمره بحث اجتماع امر و نه را، طبق آنچه مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند، بيان كرديم. نسبت به مطالب ايشان،
انظار ديري هم وجود دارد، كه بايد بيان و بررس كنيم.

 ثمره قول به جواز

ايشان فرمودهاند كه بنابراينه اجتماع امر و نه جايز و ممن باشد و بنا بر اينه شء واحد مجمع براي عنوانين هست، اين
عمل مطلقا صحيح است، چه عمل عمل عبادي يا غير عبادي باشد. چه شخص كه اين عمل را انجام مدهد، عالم به قصديت

حم  و موضوع باشد يا جاهل باشد.

ايشان فرمودهاند: روي قول به جواز اجتماع امر و نه، بايد عمل را كه انجام مشود ولو عمل عبادي مثل صلاه، بوييم:
صحيح است، مطلقا اعم از اينه عالم به حرمت باشد يا جاهل باشد.

 نظريه مرحوم محقق نائين(ره) در اين باره

محقق نائين(قدس سره) (اجود التقريرات، جلد 2، صفحه 178) فرمودهاند: به نظر ما اگر قائل به جواز اجتماع امر و نه شويم
و بوييم اين شء واحد مجمع براي عنوانين است، در صورت كه شخص عالم به غصبيت و حرمت است، نمازش فاسد است.

اما اگر ناس باشد يا جاهل به غصبيت و حرمت باشد، اين نماز صحيح است.
لذا محقق نائين(ره) بنا بر قول به جواز اجتماع امر و نه، در جاي كه واجب، تعبدي است مثل صلاه، تفصيل مدهند که، بين

صورت علم به حرمت و صورت نسيان و جهل فرق وجود دارد.

 ادعاي اول مرحوم محقق نائين(ره)

ادعاي اول ايشان اين است كه، كس كه در خانه غصب نماز مخواند، فرض مكنيم اجتماع امر و نه در شء واحد جايز و
ممن است، يعن الان اين شء واحد، مجمع براي دو عنوان قرار گرفته، يك عنوان، ماهيت صلاه بر آن تطبيق مكند، عنوان
ديرش، ماهيت غصب است، اين شخص، هم عالم به اين است كه  غصب حرام است و اين خانه، خانه غصب است، در اين

صورت هيچ راه براي تصحيح اين نمازي كه انجام مگيرد وجود ندارد.

 راههاي تصحيح صلاه در اين فرض و مناقشه در آن

فرمودهاند: مجموعاً طرق كه براي تصحيح صلاه در اينجا تصوير مشود سه راه است، و هر سه را بيان و مورد مناقشه قرار
م دهند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 راه اول براي تصحيح صلاه در اينجا مناقشه در آن

راه اول اين است كه بوييم: خود اين نماز در دار غصب، مصداق براي مامور به باشد، چون اجتماع امر و نه جايز است و
اين صلاه مصداق براي مامور به است.

فرموده اند: اين نم شود.

ايشان مبناي داشتند، كه قبلا آن را مفصل مورد بحث قرار داديم و آن اين كه: اين كه اصوليين گفتهاند: قدرت شرط براي تليف
است، اين شرطيت از كجا آمده؟

مشهور قائلند به اينه اين شرطيت را عقل حم مكند، که تليف به عاجز قبيح است و بنابراين اگر فعل از دايره قدرت ملف
خارج بود، عقل اين تليف را تقبيح مكند، لذا گفتهاند: تليف عاجز قبيح است، پس نمشود در اينجا، متعلق خارج از قدرت

باشد.

اما مرحوم نائين(ره) در مقابل مشهور فرمودهاند كه: اعتبار و شرطيت قدرت را، از راه عقل نمفهميم، بله از اقتضاء خود
خطاب، آن را مفهميم، يعن خود خطاب «افعل»، «صل»، اقتضاء دارد كه متعلق، مقدور ملف باشد، براي اينه اين خطاب

براي جعل داع در نفس ملف است.

لف به سوي اين متعلق و براي انجام اين عمل، داعخواهيم، در نفس مگوييم: «افعل»، «صل»، با اين خطاب مم وقت
ايجاد كنيم و روشن است که، داع در صورت به متعلق امان دارد كه، متعلق مقدور باشد. اگر مقدور نبود دير داع به متعلق

تحقق پيدا نمكند.

داع يعن همان انيزه، ملف انيزه براي اينه اين عمل را انجام دهد، ندارد و خطاب هم براي جعل داع در نفس ملف است
و داع به سوي ممتنع، امان  ندارد و بايد متعلق مقدور باشد.

پس نتيجه مگيريم که، خطاب جاي را شامل مشود كه، متعلق مقدور براي ملف باشد، در اينجا كه خود اين متعلق عنوان
غصب دارد، چون ملازم با حرام است، اگر چه بنا بر جواز اجتماع امر و نه، عين حرام نيست و اين نماز عين غصب

نيست، ول ملازم با غصب است و همين مقدار كه ملازم با غصب است، از مصداقيت براي مامور به خارج م شود، چون
.«الممنوع شرعاً كالممنوع عقلا»

اين نماز ملازم با يك حرام است، نماز ممنوع و ممتنع شرع مشود و چيزي كه ممتنع شرع شد، مانند ممتنع عقل است، لذا
اين فرد از  دايره متعلق مامور به خارج مشود.

،به است، درست نيست. بله اين که اين نماز در دار غصب متعلق براي مامور ،وييم: اين نماز در دار غصبلذا راه اول كه ب
«فرد لطبيعت الصلاه» را قبول داريم، نمگوييم كه: مصداق صلاه نيست، بله مگوييم كه: اين مصداق براي مامور به نيست.

پس راه اول كه خودش مامور به باشد، تا نمازش صحيح شود، باطل است. صحت يعن اين فرد مصداق براي مامور به قرار
گيرد، نه مصداق براي طبيعت، صحت يعن مامور به، بر مات به، انطباق پيدا كند.

 راه دوم براي تصحيح صلاه در اينجا و مناقشه در آن

راه دوم اين است كه از راه ترتب درست كنيم، بوييم: اين صلاه كه ملازم با غصب است، خودش امر ندارد، يعن مولا
مگويد: وقت در خانه غصب است و غصب حرام است، اين فرد از صلاه خودش امر ندارد، لن بياييم يك امر ترتب بر آن
درست كنيم، يعن بوييم: مولا مفرمايد: اگر اين نه را عصيان كرديد  و داخل در خانه غصب شديد، آنوقت صلاه هم امر



دارد و يك امر ترتب درست كنيم، ‐شبيه آن بحث مفصل كه در سال گذشته در باب ترتب داشتيم‐ كه مولا مگويد: بايد ازاله
.متوجه به صلاه شود تا بروي نماز را انجام ده ردي، يك امر ترتبيا ن اما اگر نتوانست ،نجاست از مسجد كن

مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: اينجا بر خلاف آنجاست، در آنجا اگر امر ترتب درست مكرديم، اينجا نمتوانيم براي اين صلاه،
امر دوم بنام امر ترتب درست كنيم، براي اين که صلاه در اينجا، يا بايد بر آنچه كه ضد صلاه است مترتب شود، ضد صلاه،
اكل است، شرب است، قيام است، همينطور ايستادن توي خانه است، شارع بويد: اگر آمدي اكل و شرب انجام دادي، اينجا

نماز بر تو  واجب است، يا بايد اين صلاه را بر وجود خودش متوقف كند.

اگر در اين امر ترتب در باب صلاه، ضد صلاه را بيريم، كما اينه در باب «امر به شء مقتض نه از ضد آن» مگفتيم:
ضد ازاله، صلاه است. آنجا هم مسئله را بين ضدين درست مكرديم.

در اينجا صلاه و غصب كه ضد يدير نيستند، بايد ضد و اضداد صلاه را ببينيم، اضداد صلاه، اكل است، شرب است، اين
چيزهاست، بوييم: امر به صلاه، معلق بر اين اضداد است.

اگر اين باشد، معنايش اين است كه امر به احد الضدين بر وجود ضد دير متوقف باشد و اين محال است و نتيجهاش طلب
جمع بين ضدين است، يعن مولا هم اكل و شرب را مخواهد و هم صلاه را.

احتمال دوم اين است كه صلاه امر دارد، اگر خودش در اين دار غصب موجود شد، اين صلاه داراي امر است. که اين هم
محال است براي اينه يك چيز را نم توانيم بر وجود خودش در عالم خارج مقيد و متوقف كنيم، اين مستلزم تحصيل حاصل

است و محال است.

بنابراين فرمودهاند: براي اينه يك امر ترتب در اينجا درست كنيم، از ي از اين دو راه است، يا بايد بر ضد صلاه مترتب باشد يا
بر خود صلاه. اگر امر ترتب در صلاه بر ضد خودش متوقف است، لازمه اش اين است كه طلب احد الضدين مشروط به وجود

ضد دير شود و «هذا محال»  و اگر متوقف و معلق بر خودش شود، اين هم تحصيل حاصل مشود و محال است.

لذا مرحوم نائين فرمودهاند: اين راه دوم هم بسته مشود.

راه سوم براي تصحيح صلاه در اينجا و مناقشه در آن

وييم: اين فرد از صلاه ولو مصداق مامور به نيست، ولو خودش داراي امر ترتبراه سوم اين که، از راه ملاك وارد شويم و ب
نيست، اما ملاك عباديت و ملاك صلاه در آن وجود دارد و با همين ملاك، بتواند قصد تقرب كند و عبادت محقق شود، كما اينه

در باب صلاه و ازاله هم بعض ها، نماز را از راه همين ملاك درست مكردند.

  نائين(ره) فرمودهاند: اينجا هم ملاك وجود ندارد، در صحت عبادت، علاوه بر حسن فعل، نياز به حسن فاعل هم داريم. يك
عبادت در زمان درست است كه، علاوه بر اينه حسن فعل دارد، ‐حسن فعل يعن عمل، عمل است داراي ملاك و مصلحت،
عمل است كه، ذاتاً محبوب له تبارك و تعال است‐ بايد حسن فاعل هم داشته باشد و در ما نحن فيه، حسن فاعل ندارد، پون

آمده عالماً بالحرمه ‐چون فرض در اينجاست، اين عالم به اين است كه اين مان، مان غصب است و غصب هم حرام
است‐ اين كار را انجام مدهد، پس حسن فاعل ندارد، لذا اين عمل صلاحيت براي مقربيت ندارد.

مرحوم نائين(ره) همين جا با همه خصوصيات محل نزاع فرمودهاند: اين نماز نه خودش امر دارد، نه امر ترتب دارد، نه ملاك
دارد، شما از چه راه مخواهيد بوييد كه: اين نماز و عبادت، عبادت صحيح است.

 بحث اخلاق: تدبر در قول و عمل و عجول نبودن در آن



ي از نات كه در زندگ انسان خيل مؤثر است و رعايتش بسيار نتايج خوب دارد و عدم رعايتش هم آثار زيانباري در بردارد،
كه به تجربه هم ثابت شده، اين است كه انسان در اقوالش و اعمالش، عجول نباشد و تدبير و تفر در عمل يا قول كه مخواهد

از او سر زند، داشته باشد.

البته اين مربوط به همه حرفه ها و مشاغل و صاحبان علوم است، اختصاص به يك رشتهاي دون رشتهاي ندارد.
اين از دستورات دينيمان است كه، انسان وقت كه مخواهد يك حرف بزند، ببيند كه واقعاً اين حرف، گفتنش خوب است يا نه؟

آثاري دارد يا نه؟ اگر اين حرف را نزنم چه مشود؟

اين كه در روايات هم داريم كه، از علائم مؤمن «سمت و سوت» است، ي از عللش همين است که، مؤمن عاقل هميشه در
آنچه كه مخواهد بويد، فر مكند و آثار آنچه كه به دنبال حرف و فعل اوست را، در نظر مگيرد.

دايره اين مسئله خيل وسيع است،  مثلا گاه اوقات در درس خواندن؛ انسان چه درس را بخواند، پيش كه بخواند، به چه
نحوي بخواند. يا در درس گفتن؛ چه درس را بويد، ......

بعض ها مخصوصاً در زمان ما، قبلا اينطور بود كه، يك طلبه اهل فضل، چند دوره مقدمات و ادبيات تدريس مكرد، چند
دوره معالم و اصول الفقه و شرح لمعه و رسائل و اينها را تدريس مكرد، دورههاي متعدد، آرام آرام، به بحثهاي بالا مرسيد، اما

الان فرض كنيد كه، بعض ها فر مكنند، چرا به جاي اينه بويند: مدرس ادبيات است، خوب به او مگويند مدرس كفايه
است، بدون اينه كتابهاي قبل را گفته باشد، کفايه را بويد، ولو اينه از عهدهاش هم ف الجمله بر بيايد، اما اين بسيار كار

اشتباه است.

در اعمال و رفتار و گفتارمان، بايد با تدبير پيش برويم، تدبير معنايش اين است كه، عمل را آدم مجسم كند، كاري كه مخواهد
واقع شود، تا انتهايش را مجسم كند، بويد حالا من امسال مخواهم كفايه بويم، فرض مكنم كفايه را دارم مگويم، صد نفر
هم مآيند، پايان سال شد، چه گير من آمده؟ چه گير ديران آمده؟ اينهاي كه من وقتشان را گرفتم، هر روز يك ساعت برايشان

اين بحث را گفتم، آيا توانستم بين خود و خدا، آنچه كه درست بوده، بويم يا اينه نه مخواستم يك عنوان باشد؟

حالا بياوريم روي بحث خارج، بحث خارج موجود، من بويم: يك سال بحث خارج داريم. .حالا در حوزه هم بحث خارج عنوان
دارد، آيا واقعاً بعد از يك سال، من برنده شدهام يا نه؟ اگر واقعاً تواناي و قدرت دارد، که مطالب ديران را دقيق بفهمد و بيان

كند و دقيق هم اشال كند، اين خيل خوب است، اصلا چه بسا وظيفهاش هم باشد كه اين كار را انجام دهد. اما اگر در خودش
ترديد دارد چه؟

واقعاً اين را به عنوان يك اصل قرار دهيم، در كاري كه ترديد هست، وارد نشويم، تجربه نشان داده، آثار بسيار بدي دارد. در قول
كه ترديد داريم، که اظهار و بيانش آيا فايده دارد يا نه؟ از گفتنش امتناع كنيم. تصرف در قول و عمل نداشته باشيم.

گاه اوقات از آدم مسئلهاي مپرسند، بلافاصله مخواهد جواب دهد، بلافاصله مگويد: من كه از كامپيوتر  كمتر نيستم، من
بايد زود جواب دهم، چه عيب دارد، واقعاً خودمان را ادب كنيم، اگر كس چيزي از ما سوال كرد، بلد هم بوديم، صد در صد هم

بلد بوديم، باز با تأن جواب دهيم، اين را مقداري در خودمان پياده كنيم.

من متاسفانه نتوانستم در خودم پياده كنم،  اما اين خيل براي انسان فضيلت مشود. افرادي را سراغ دارم كه در يك مجلس،
وقت بحث شده، بحث هاي خيل علم و عميق، اينها كلمهاي حرف نزدند، در حاليه از تمام اهل آن مجلس قويتر بودند، اين

هنر هست.

در يك مجلس كس از ديري سوال مكند، من جواب دهم، اين خيل بد است، از ديري سوال مكنند، من كه دارم مشنوم،
بلافاصله خودم را داخل كنم. اين سبب مشود كه انسان، روحيه تسرعش زياد شود، اصلا بايد يك كاري كنيم كه، روحيه تسرع



در همه امور، در انسان خاموش شود، «إلا ال الخيرات». تسرع به نماز اول وقت، تسرع به صدق، تسرع به كار خير، که اين يك
چيز ديري است.

اما در اين امور عادي و متداول كه تسرع جستن داريم، يعن چه؟ بالاخره از چيزهاي كه مهلك براي انسان است، همين است.
بياييم از موارد پايين و جزئ از اينها شروع كنيم، در اينها انسان متواند تسرع را كم كم از بين ببرد. فر و تدبير و تأن را در

خودمان ايجاد كنيم.

در روايات دارد که، كس كه عجول است، نادم است، بالاخره پشيمان مشود. الان مخواهيد معاملهاي را انجام دهيد، خانهاي
را بخريد، خوب يك مقدار با حوصله، دقت، با تدبير، پيش چند نفر  م نشينيد، مگويند: كه ده مشتري روي اين خانه هست،

آدم را وادار مكنند، زود اقدام كند تا از دست انسان نرود.

اين را شما بدانيد، در اين دنيا انسان اگر بويد چيزي از كف من رفت، اشتباه است. اصلا اين فر كه انسان معتقد باشد،
چيزي از امور ظاهري دنيوي را از دست دادم، اشتباه است.

تنها چيزي كه از كف انسان مرود، معنويت و حقيقت و تقوي است. امروز اگر بتوانيم يك قدم، دو قدم، توجهمان را به خدا،
تقربمان را به خدا، بيشتر كنيم و نرديم، اين واقعاً هزاران افسوس دارد. امروز اگر متوانستيم نماز شب بخوانيم و نخوانديم، بدا

به حال انسان، اين افسوس دارد، مقام و حت علم و اعتبار و همه اين چيزها، چيزهاي است كه اگر انسان بويد از كف انسان
رفت، يك تخيل است، چون چيزي نيست، كه بخواهد از كف انسان برود.

آنچه كه از كف انسان مرود و جاي افسوس دارد، همين مسائل معنوي است و ما اگر بتوانيم با همين حالت تثبت، اين كه در
م عن التسرع فروايات دارد: «لا عقل كالتدبير»، اين كه امير المومنين(عليه السلام) در آن لحظات آخرشان فرمودهاند: «انهي
القول و العمل»، من شما را از تسرع در قول نه مكنم، بلافاصله آدم يك حرف نزند، بفهمد اين حرف كه مزند، ممن است

آبروي يك كس برود، اين حرف كه مزند، ممن است افتري باشد، اين حرف كه مزند، ممن است يك اختلاف را در يك
جامعه ايجاد كند.

كما اينه مبينيم تريبون دست يك افرادي قرار مگيرد، که هر چه دلشان مخواهد مگويند: نزاع ها و اختلافها به وجود
مآيد. خوب اينها را اگر ما فر كنيم و با تثبت و تدبير جلو برويم، حل مشود ان شاءاله، «انما اهلك الناس العجله»، در

روايات دارد «ولو عنهم تثبتوا لم يهلك احدٌ» اگر مردم اهل تثبت بودند، اصلا احدي هلاك نمشد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


