
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقدمه هفتم: «عدم ارتباط بحث اجتماع امر و نه به مساله تعلق احام به طبايع»

مقدمه هفتم كه مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند اين است كه، دو توهم وجود دارد و در اين مقدمه در مقام جواب از اين دو توهم
بودهاند.

توهم اول: نزاع در اجتماع امر و نه متفرع بر تعلق احام به طبايع يا افراد است

توهم اول اين است كه نزاع در اجتماع امر و نه يك نزاع اصيل نيست، بله متفرع بر نزاع است كه، قبلا مطرح شده و از آثار
آن است، كه آيا اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا م كند؟ وقت مولا مفرمايد: «صل»، متعلق اين امر طبيعت صلاه است، يا

اينه اوامر و نواه به افراد و وجودات تعلق پيدا مكنند و به طبيعت تعلق ندارند؟

متوهم مگويد: اگر قائل شديم به اينه اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا مكند، بايد قائل شويم كه اجتماع امر و نه جايز
است، براي اينه امر به طبيعت صلاه و نه به طبيعت غصب تعلق پيدا كرده و بين طبايع بينونت و مغايرت وجود دارد.

اين يك قاعده كل است كه هر طبيعت مغاير با طبيعت دير هست، بين طبايع مغايرت وجود دارد. پس اگر امر به طبيعت صلاه
و نه به طبيعت غصب تعلق پيدا كرد، چون متعلقها متعددند و دو طبيعت هست، لذا بايد بوييم اجتماع امر و نه جايز و

ممن است.

اما اگر قائل شديم كه، اوامر و نواه به افراد تعلق پيدا مكند، فرد همان وجود معين خارج است. اين وجود معين خارج، دو
چيز نيست، يك چيز است، اجتماع امر و نه در يك چيز محال است، اين تليف كه امر و نه را به اين شء خارج متوجه

كند، محال مشود.

لذا مگويند: نزاع در جواز و عدم جواز اجتماع امر و نه يك نزاع اصيل نيست، هر كدام متفرع بر آن نزاع در باب تعلق احام
به طبايع و افراد است. يعن نزاع مستقل نيست، از آثار و تبعات و ثمرات آن نزاع است.

توهم دوم: نزاع در اجتماع امر و نه فقط در صورت تعلق احام به طبايع معنا دارد  

توهم دوم اين است كه گفتهاند: روي قول به تعلق احام به افراد، مسلما بايد امتناع شويم. اگر گفتيم: احام به افراد تعلق پيدا
مكند، حتماً بايد امتناع شويم و غير از امتناع راه نداريم. اما اگر قائل شديم به اينه احام، اوامر و نواه به طبايع تعلق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پيدا مكند، «للنزاع مجال». اين كه آيا اجتماع امر و نه امان دارد يا نه؟ فقط روي قول به تعلق احام به طبايع معنا دارد. اما
روي قول به اينه به افراد تعلق پيدا كرده باشد، حتماً بايد امتناع شويم.

نقد و بررس اين دو توهم

اين دو توهم را مرحوم آخوند(ره) در اين مقدمه عنوان فرموده و بعد فرمودهاند که: هر دو توهم باطل است. آنچه كه ملاك براي
اين نزاع است،که اگر آن را در نظر گيريم، دير كس اين توهم را نخواهد داشت اين است كه، آيا تعدد عنوان موجب تعدد

معنون مشود يا نه؟

اگر بوييم: تعدد عنوان موجب تعدد معنون مشود، ولو اينه بوييم: احام به افراد تعلق پيدا كردهاند، باز اين نزاع معنا دارد،
براي اينه اگر تعدد عنوان، موجب تعدد معنون مشود اين فرد كه متعلق هست، داراي دو جهت مشود و وقت كه ذو وجهين

شد، مگوييم: اينجا اجتماع امر و نه امان دارد.

اما اگر گفتيم: تعدد عنوان موجب تعدد معنون نمشود، ولو قائل شويم كه احام به طبايع تعلق پيدا مكند، اين دو طبيعت، يك
وجود واحد دارند و دو وجه و معنون نداريم، بله يك وجود واحد است و در اين وجود واحد هم، اجتماع امر و نه محال

مشود.

به عبارت اخري، اگر قائل شديم به اينه تعدد عنوان موجب تعدد معنون نمشود، ولو اينه بوييم احام به طبايع تعلق پيدا
مكند، اما در وجود خارج، دو طبيعت در آن متحد شدهاند و هر دو به وجود واحد موجود شدهاند. اگر چه، هر طبيعت مغاير
با طبيعت دير است، اما چون خود طبيعت من حيث ه ه مطلوب نيست، بله وجودش مطلوب است، لذا اين وجود واحد

محل اجتماع امر و نه است و محال مشود.

لذا مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: بايد ببينيم ملاك نزاع چيست؟ و ملاك نزاع بر اين است كه، آيا تعدد عنوان موجب تعدد معنون
مشود يا نه؟

اگر م شود، ولو اينه احام به افراد هم تعلق دارند، مگوييم: اين فرد خارج داراي دو وجه و جهت است، و دو معنون درش
اجتماع پيدا كردهاست.

شود، که به اعتبار يمجمع براي دو فرد م ،شود، اين فرد خارجبه عبارت اخري، اگر تعدد عنوان موجب تعدد معنون م
متعلق امر و به اعتباري ديري متعلق نه مشود. لذا ولو بوييم احام به افراد تعلق دارند، اما اينجا مانع ندارد و اجتماع پيدا

مكنند.

اما اگر تعدد عنوان موجب براي تعدد معنون نمشود، ولو قائل شويم كه احام به طبايع تعلق پيدا كرده، اينجا اين وجود واحد،
وجود براي دو طبيعت نيست، لذا اجتماع امر و نه محال است.

به عبارت دير هميشه يك نزاع در صورت استقلال دارد كه، روي همه اقوال جريان داشته باشد. در اينجا روي نظر مرحوم
آخوند(ره) همينطور است.

فرمودهاند: اگر گفتيم: اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا مكند، اگر تعدد عنوان موجب تعدد معنون شود، مگوييم اين وجود
خارج، وجود براي دو طبيعت است و نتيجه مگيريم که اجتماع امر و نه جايز است. و اگر تعدد عنوان موجب تعدد معنون

نمشود، اين وجود خارج مجمع براي دو طبيعت نيست، لذا امتناع را نتيجه مگيريم.



همچنين اگر گفتيم: اوامر و نواه به افراد تعلق پيدا مکند، در اين صورت هم هر دو قول معنا دارد، اگر تعدد عنوان موجب
تعدد معنون شود، اين فرد خارج، مجمع براي دو فرد مشود، که به يك فردش امر و به فرد ديرش نه تعلق پيدا مكند، اما

اگر تعدد عنوان موجب تعدد معنون نمشود، اين فرد خارج، مجمع براي فردين نيست و بايد امتناع شويم.

برخ از بزرگان مثل مرحوم آقاي خوئ(ره) (در محاضرات) با مرحوم آخوند(ره) موافقت كرده و فرمودهاند: اين نزاع، نزاع
مستقل است.

نظريه محقق بروجردي و امام(ره) در اين باره

بعض از بزرگان هم مثل مرحوم آقاي بروجردي(قدس سره)، مرحوم امام(رضوان اله عليه) و همچنين والد بزرگوار ما(قدس
به افراد تعلق دارد، لا محاله بايد امتناع ال کرده و فرمودهاند: اگر قائل شديم که اوامر و نواهسره) به مرحوم آخوند(ره) اش

شويم و دير مجال براي قول به جواز نيست.

حرف اصل اينها اين است كه مقصود از فرد چيست؟ اينه در آن نزاع گفتيم: آيا اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا مكند يا به
افراد، فرد يعن چه؟

مرحوم آخوند(ره) فرد را اينطور معنا فرمودهاند که: فرد يعن وجود طبيع به انضمام مشخصات جزئيه خارجيه در عالم خارج.

وقت مگوييم: «فرد من الانسان»، يعن زيد با خصوصيات كه دارد مثلا سياه است، سفيد است، ايران است، در اين مان
است، در اين زمان است، پسر فلان شخص است و .... تمام اين عوارض و مشخصات در فرديت اين فرد دخالت دارد. مرحوم

آخوند(ره) هم، مقوم براي فرديت فرد را، اين وجوه خارج به انضمام مشخصات و عوارض خارجيه قرار دادهاند.

به عبارت اخري ما سه مرحله داريم:

يك مرحله طبيعت من حيث ه ه است، خود طبيعت، ذات طبيعت، با قطع نظر از اينه اين طبيعت وجود داشته باشد يا نه.

مرحله دوم وجود اين طبيعت است، يعن اين طبيعت در عالم خارج، موجود شود.

مرحله سوم عوارض و مشخصات اين وجود خارج است.

بايد از كسان كه مگويند اوامر و نواه به افراد تعلق پيدا كرده، سوال كنيم که مقصود شما از فرد چيست؟
مرحوم آخوند(ره) قبلا فرديت را به همين وجود به انضمام مشخصات و عوارض معنا كردهاند.

مرحوم امام و آقاي بروجردي(قدس سرهما) و هذا مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) در محاضرات، بر اين معنا اتفاق دارند كه،
اگر عوارض و مشخصات را در دائره متعلق قرار دهيم، لا محاله بايد امتناع شويم.

مثلا مولا به صلاه امر فرموده، و صلاه افرادي دارد، نماز در مسجد، نماز در خانه و ... و يك فردش هم نماز در خانه غصب
است. اگر گفتيم: به اين نماز در خانه غصب امر تعلق پيدا كرده، تليف محال مشود، براي اين که لازمه اش اين است كه مولا

بفرمايد: «صل ف الدار الغصب»، از آنطرف هم بفرمايد: «لا تغصب حين الصلاه»، براي اينه اگر امر به افراد با عوارض و
شود، يعنبودن است متعلق امر م از عوارضش، در دار غصب كه ي كند، صلاه موجود خارجخصوصيات تعلق پيدا م

همين داخل در متعلق امر قرار مگيرد، از آنطرف هم «لا تغصب»، يك فردش غصب در ضمن همين صلاه است و اين معنايش



اين است كه، مولا بفرمايد: در دار غصب نماز واجب و غصب در ضمن نماز حرام است.

خوب اين يك چيز بيشتر نيست، چون با مشخصات و عوارض مد نظر هست، و يك واحد شخص خارج بيشتر نداريم، که يا
بايد متعلق امر باشد، يا نباشد و نمتوانيم بوييم: هم مولا فرموده: «صل»، و هم فرموده: «لا تصل»، چون اين فرد با اين

مشخصات خارجيه، که بلا اشال واحد شخص خارج است، از دائره تعلق امر و نه با هم خارج مشود و امان ندارد و يا
.بايد امر به آن تعلق پيدا كند، يا نه

لذا فرمودهاند: روي مبناي مرحوم آخوند(ره)، كه مقصود از فرديت را، وجود به انضمام مشخصات و عوارض مدانند، لا
محاله بايد امتناع شويم و مجال براي اين كه در اينجا امتناع شويم يا جوازي، نيست.

نظريه امام(ره) در معناي فرد 

امام(رضوان اله عليه) (مناهج الوصول، جلد 2، صفحه 114) فرمودهاند: اگر براي فرد معناي ديري بيان كنيم و سه احتمال
غير از معناي كه از آخوند(ره) نقل كرديم،كه روي آن حتماً بايد امتناي شويم، براي معناي فرد دادهاند:

ي اين که بوييم فرد، يعن يك فرد اجمال از افراد، يعن امر و نه به عنوان اجمال افراد تعلق پيدا كند، «صل»، يعن «فرداً
من الصلاه»، يك فردي از نماز را ايجاد كن، «لا تغصب»، يعن «فرداً من الغصب». اگر اين را گفتيم، يعن مشخصات و

از افراد، اين مانع يك فرد اجمال به افراد تعلق پيدا كند، يعن عوارض را داخل نياورديم، در اين صورت ولو اوامر و نواه
ندارد.

دوم اين که بوييم: اوامر و نواه به طبيعت تعلق پيدا مكند، منته طبيعت كه ملازم با اين عناوين مشخصه است، نه اينه
خود عناوين، ملازم با اين عناوين مشخصه، داخل در متعلق قرار گيرد. الان وقت كس نماز مخواند، اين نماز ملازم با اين

است كه، در كجا قرار گرفته و با چه هيئت دارد واقع مشود، اگر مقصود از فرد، يعن طبيعت، اما طبعيت ملازم با اين
عناوين مشخصه، اين هم باز مانع ندارد. مگوييم طبيعت صلاه كه ملازم با غصب است، ي از ملازمات و امارات

تشخصش عبارت از غصب است، اين مانع ندارد.

سوم اين است كه بوييم: وقت مولا مگويد: «صل» يعن ي از وجودات متعدده صلاه، كه اين ي از وجودات در مقابل
وجود سع است، يعن آن وجودي كه، در همه افراد و مصاديق صلاه، پخش شده و وجود دارد.

اين معنا، يك معناي عرفيه، كه مطابق با فهم عرف باشد نيست، ما نمتوانيم بوييم وقت مولا فرمود: «صل»، يعن ي از
وجودات، اين ي از وجودات در مقابل وجود صع بخواهد باشد.

نقد و بررس نظريه آخوند(ره)

پس روي اين مبنا تقريباً همه اتفاق دارند كه، اگر فرد را، طبيعت موجودهي همراه با مشخصات و عوارض گرفتيم، لا محاله بايد
قائل به امتناع شويم و مرحوم آخوند(ره) اين را حل نرده است، يعن روي اين معنا كه اگر فرد با خصوصيات و مشخصات

داخل در متعلق امر باشد، نمشود كه بوييم: هم متعلق براي وجوب و هم حرمت قرار گيرد. لذا اين اشال به مرحوم
آخوند(ره) وارد است.

بله اگر بوييم: مقصود از فرد همان وجود خارج، يعن وجود است. كما اينه تشخص ماهيات بالوجود است، اما تشخص هر



وجودي به خود آن وجود است، اگر گفتيم: در فرد و تشخص، اين عوارض و مشخصات دخالت ندارد. اگر اين عوارض جزئيه
را، ساعت فلان، زمان فلان، مان ملان، پسر فلان، قيافه فلان، فلان حالت و .... از دايره فرديت خارج دانستيم، گفتيم: يك

عنوان داريم، طبيعت، يك عنوان هم داريم، فرد، و فرد يعن همين موجود خارج، متوانيم روي اين فرض بوييم که: اگر فرد
را اينطور معنا كرديم، نظر مرحوم آخوند(ره) صحيح است.

بوييم: مرحوم آخوند(ره) فرموده: اگر تعدد عنوان موجب تعدد معنون شود، اين فرد مجمع للفردين هست، اگر نشود اين فرد
مجمع للفردين نيست.

اما اين اشال به مرحوم آخوند(ره) باق مماند و وارد است كه، شما مسئله و توهم را روي مسلك خودتان، كه فرد يعن اين
موجود همراه با مشخصات و عوارض، حل نفرمودهايد. روي مسلك هاي دير هم که معنا دارد، شما آن مسالك را قبول نداريد.

اين تمام اللام در مقدمه هفتم.

البته مرحوم آقاي خوئ(ره) (در محاضرات) در ذيل اين مقدمه، يك توهم سوم را ذكر كردهاند كه، آيا بحث اجتماع و امتناع
ارتباط به بحث اصالت الوجود و اصالت الماهيه دارد يا نه؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


