
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مطلب چهارم: «آيا خود نه بعد از مخالفت دلالت بر اراده ترك دارد يا نه؟»

مطلب چهارم كه مرحوم آخوند(ره) در فصل اول از نواه عنوان فرمودهاند، اين است كه اگر ملف به نحوي مخالفت كرد،
مولا فرمودهبود: «لا تشرب الخمر» و ملف با اين نه مخالفت كرد و شرب خمر را انجام داد، آيا خود نه بعد از مخالفت،

دلالت بر اراده ترك دارد يا نه؟ يعن خود اين «لا تشرب الخمر»، بر اينه اگر با اين نه مخالف شود، باز مولا ترك را مخواهد،
دلالت دارد؟ به عبارت اخري در باب اوامر ملاك براي موافقت و مخالفت روشن است، اگر مولا به صلاه امر كرد و ملف آن را
در عالم خارج اتيان كرد، اين م شود موافقت با امر، و اگر اين نماز را كه عنوان واجب موقت دارد، در زمان خودش نياورد و

عصيان كرد، اين م شود مخالفت.

در اوامر با موافقت يا مخالفت امر، در هر دو صورت، امر ساقط مشود و دير امري وجود ندارد. چه موافقت كند و چه
مخالفت، امر ساقط مشود.

اما بحث در اين است كه در باب نواه، موافقت و مخالفت به چه نحوي صورت مگيرد؟ در مورد موافقتش، همين اندازه كه
عرف مگويد: وقت كه مولا منع از طبيعت مكند ‐چه از راه عرف، يا از راه اطلاق استفاده كرديم كه، همه افراد اين طبيعت

بايد ترك شود‐ اگر ملف همه افراد طبيعت را ترك كرد اين موافقت با نه مشود.

حال و لو اينه در خود اين صورت موافقت، مقداري محل بحث و اشال است. عمده بحث در اين است كه اگر نه مخالفت
شود، مولا فرموده: «لا تشرب» ول ملف با آن مخالفت كرد و شرب خمر را نعوذ باله انجام داد، آيا خود اين نه، بر اينه

مولا اراده ترك را ثانياً دارد، دلالت دارد؟ به طوري كه اگر ثانياً هم مخالفت كرد، يك مخالفت دوم شود، و باز بوييم اراده ترك
دارد ثالثاً، به طوري كه اگر ثالثاً هم مخالفت كرد، باز بوييم اراده ترك دارد رابعاً، آيا نه دلالت بر اين دارد يا نه؟

مرحوم آخوند(ره) در كفايه نظر شريفشان اين است كه، صيغه نه بر اين دلالت ندارد، كه اگر ملف مخالفت كرد، بعد از
مخالفت باز ترك، مطلوب براي مولا باشد، نه دلالت بر «اراده الترك ثانياً» دارد و نه دلالت بر «عدم اراده ترك ثانياً» دارد.

بله فرمودهاند: ما بايد از راه دلالت يك قرينه و دليل دير وارد شويم، ولو اينه آن دليل اطلاق متعلق باشد، مثلا متعلق در «لا
تشرب الخمر»، شرب الخمر است و اين شرب الخمر اطلاق دارد يعن تركش مطلقا، چه اين شرب الخمر مخالفت شود يا

نشود، مطلوب است.

يعن از راه اطلاق متعلق وارد شويم و بوييم: شرب الخمر كه عنوان متعلق را دارد از اين نظر كه تركش مطلقا مطلوب است

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


‐مطلقا يعن چه اين نه مخالفت شود و چه مخالفت نشود‐ اگر آن را انجام داد، اطلاق مگويد: باز ترك شرب خمر ثانياً
مطلوب است، ثالثاً مطلوب است.

نتيجه فرمايش ايشان اين مشود که، نسبت به هر فردي يك مخالفت و موافقت جديد است. يعن اگر مثلا ده ليوان شرب خمر
باشد، و مولا گفت: «لا تشرب الخمر» و ملف عصيان كرد و ي را خورد، مخالفت كرده، و اگر بقيه را ترك كرد نسبت به

بقيه، موافقت كرده است. اگر باز دوم را هم خورد، روي بيان مرحوم آخوند(ره)، مخالفت دوم مشود و يك عصيان و
معصيت جديد است، و خودش استحقاق عقاب جديد را دارد.

اگر بوييم: نه دلالت بر «إرادة الترك ف فرض المخالفة» ندارد، معنايش اين است كه اگر يك بار شرب خمر كرد، معصيت
انجام شده و اگر بارهاي بعد هم انجام داد، دير عنوان معصيت ندارد، يعن از نظر خود اين نه دلالت ندارد.

نقد و بررس نظريه مرحوم آخوند(ره)

اشال محقق اصفهان(ره)

اگر گفتيم: متعلق اين نه اطلاق دارد و نسبت به هر فردي انحلال پيدا مكند، در نتيجه نسبت به هر فردي  يك موافقت و يك
مخالفت مستقله داريم. و اين بيان مرحوم آخوند(ره) است.

مرحوم محقق اصفهان(ره) (نهايه الدرايه، جلد 2، صفحه 290) بر مرحوم آخوند(ره) اشال كردهاند كه: در باب نواه گفتيم: كه
موضوعٌ له صيغه عبارت از منع و زجر است. در نسبت زجريه، اگر ابقاء ترك و عدم از شئون عدم طبيعت باشد اين اطلاق كه

شما فرمودهايد درست است.

در باب اطلاق و تقييد، قيد بايد از شئون مطلق باشد، مثلا در «اعتق رقبه» اين رقبه انواع و اقسام دارد، ي رقبه مومنه است،
ي رقبه غير مومنه، و اينها از شئون رقبه مشود. و وقت از شئون و انواع رقبه شد، مگوييم نسبت به آن اطلاق دارد.

شما م خواهيد بوييد: «شرب الخمر» نسبت به مخالفت و عدم مخالفت اطلاق دارد، كه نتيجهاش اين است كه، ملف بايد
بويد: مولا ابقاء اين عدم را اراده كردهاست. اگر گفتيم اطلاق دارد، يعن ابقاء عدم اين از شئون عدم الطبيعه باشد، يعن ترك

الخمر، آن به آن بايد ابقاء شود و ما بايد ابقائش كنيم. مثلا مولا  ترك طبيعت را اراده كرده و گفته: «لا تشرب الخمر»، عدم
شرب خمر يعن عدم طبيعت اين و بوييم ابقاء العدم از شئون اين است، آنوقت مشود نسبت به آن اطلاق داشته باشد. در

حاليه ابقاء العدم از شئون عدم الطبيعه نيست.

اين مطلب است كه از قول ايشان و ديران بيان شده که، هيچ حم قابليت تقييد نسبت به اطاعت  و عصيان خودش را ندارد،
مولا نم تواند بويد: من بر شما صلاه را مقيدتاً به اينه اين را اطاعت كنيد واجب كردم، يا مقيدتاً به عصيان آن، اين را حرام
کردم، هيچ حم قابليت تقييد نسبت به اطاعت و عصيان را ندارد و اگر قابليت تقييد نداشت، قابليت اطلاق هم ندارد. لذا اين

كه مرحوم آخوند (ره) فرموده اند که: متعلق اطلاق دارد، يعن مولا مگويد: شرب خمر نن مطلقا، حت اگر مخالفت هم
كردي، باز هم شرب خمر نن، خود «لا تشرب الخمر» دلالت بر اين معنا ندارد و ما بايد از راه ديري وارد شويم.



نظريه محقق اصفهان(ره) در اين باب

لذا مرحوم اصفهان(ره) راه ديري را عنوان فرمودهاند كه: در منشاء چيزي كه انشاء شده، دقت كنيم.

اگر منشاء را يك عنوان شخص بدانيم، مثلا مولا از شرب خمر نه كرده، يعن مطلوب مولا ترك شرب خمر است و اين طلب،
يك عنوان شخص الحم دارد، شخص الحم اگر شد، يك وجود جزئ مشود، که در نتيجه مولا يك طلب و يحم دارد و اين

يك حم هم، يك موافقت و يك مخالفت بيشتر ندارد.

اما اگر گفتيم: در باب نواه آنچه كه عنوان منشاء را دارد، طلب شخص و شخص الطلب نيست، بله سنخ و نوع الطلب در
اينجا انشاء شده، يعن روي مبناي مشهور كه مگويند: نه طلب ترك الطبيعت است، مولا با «لا تفعل»، نوع طلب را كه متعلق

به ترك طلبيعت است، انشاء كردهاست.
 

خوب نوع كه شد، كل مشود، كه قابل انحلال است، يعن طلب متعلق به ترك طبيعت به صورت كل و نوع، که قابل انحلال
به طلبهاي متعدد است، يعن الان كه مخالفت كرد باز يك طلب دير مولا دارد، باز اگر دوم هم مخالفت كرد، يك طلب دير هم

دارد، انحلال پيدا مكند و اگر انحلال پيدا كرد، موافقتها و مخالفتهاي متعدده مشود.

نقد و بررس نظريه محقق اصفهان(ره)

چند اشال به بيان مرحوم اصفهان(ره) وارد است.

اشال اول به بيان اصفهان(ره)

اشال اول اين است كه شما بر خلاف مبناي خودتان صحبت فرمودهايد، اصلا شما در صيغه نه، مبناي مشهور را كه عبارت
از طلب است، نپذيرفته، بله فرمودهايد: صيغه نه دلالت بر زجر دارد.

پاسخ اشال اول

به فرض بتوانيد اين اشال را جواب دهيد که از اين جهت فرق نمكند، چه بفرماييد: شخص الطلب و نوع الطلب، يا بفرمايد:
الكند و حق هم همينطور است. اما حالا اين به عنوان يك اشنم شخص الزجر و نوع الزجر، شخص المنع و نوع المنع، فرق

كه بايد فقط مد نظر داشت.

اشال دوم به بيان اصفهان(ره)

اما اشال دوم ‐كه اشال مهم تر است‐ اين كه ما قائليم به اينه، كل و فرد با يدير اتحاد دارند، اگر شما گفتيد: نوع طلب
يا زجر را مولا انشاء كرد، اين نوع با آن فرد خارج وحدت دارند و يسانند. از باب اينه طبيع و فرد در عالم خارج به يك

وجود موجود هستند، پس چطور انحلال را فهميدهايد.

وقت كه مولا مگويد: «اقيموا الصلاةَ»، اين صلاه كل است و كل با يك مصداقش در عالم خارج موجود مشود، و در آنجا
نمگوييد: اين صلاه انحلال دارد، اما مثلا در «اكرم كل عالم»، انحلال را قائل هستيد. در اينجا بر فرض اينه مسئله نوع باشد،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


چون نوع با فرد اتحاد دارد، اگر يك فردش محقق شد، آن نوع هم محقق شدهاست، پس انحلال را از كجا آوردهايد؟

بنابراين باز بر مگردد به اين مطلب كل كه بايد براي انحلال قرينه و دليل پيدا كنيم و مجرد صيغه نه و انشاء و منشاء
نمتواند دليل باشد.

نظريه محقق نائين(ره) در اين باب

از اين بيان بطلان نظريه مرحوم نائين(ره) هم روشن م شود.

مرحوم نائين(ره) (فوائد الاصول، جلد 1، صفحه 394) فرمودهاند: ادعا مكنيم که در باب نواه، تمام نواه به نحو انحلال
استغراق انحلال دارند، همانطور كه در «اكرم كل عالم»، مگوييد: نسبت به هر عالم حم مستقل و موافقت و مخالفت

مستقل وجود دارد، در «لا تشرب الخمر» هم، نسبت به هر شرب يك حم مستقل و مخالفت و موافقت مستقل وجود دارد،
چرا كه اين «لا تشرب الخمر» به نحو استغراق به مصاديق و افراد متعدد انحلال پيدا م كند.

نقد و بررس نظريه محقق نائين(ره)

اين را كه مرحوم نائين(ره) بيان فرموده، مجرد يك ادعاست. مگوييم انحلال را شما از كجا آوردهايد؟ خود صيغه نه، نه به
ماده و نه به هيئتش دلالت بر اين معنا ندارد، پس شما انحلال را از كجا آوردهايد؟

در باب نواه به حسب واقع دو جور نه داريم، مواردي هست كه يقين داريم به اينه انحلال وجود ندارد، مثلا در باب «نه از
مفطر در صوم»، اگر كس مفطري را انجام داد، مثلا آب خورد، روزه اش باطل مشود، اين نه انهلال به مصاديق متعدد
ندارد و نمتوانيم بوييم: باز هم آب خوردن حرام است. و مثلا در باب صلاه، از تلم و كلام آدم در صلاه نه شده، اگر

كس تلم كرد، دير اينجا ثانياً و ثالثاً و رابعاً ندارد.

بله اكثر نواه از قسم دوم هستند، يعن وقت مگويد: دزدي نن، دروغ نو، غيبت نن، شرب خمر نن، اينطور است كه اگر
مخالفت شود، باز هم مولا ترك را در مرتبه دوم و سوم اراده كردهاست.

ول بالاخره دو جور نه داريم، لذا نمتوانيم به نحو كل ادعاي انحلال كنيم و بوييم: در همه نواه انحلال وجود دارد، پس
ادعاي انحلال آن هم به نحو كل درست نيست.

نظريه مرحوم امام(ره) در اين باب

امام(رضوان اله عليه) تعبيري دارند ‐آقاي قاسميان هم اشاره كردند‐ که اگر كس ادعا كند که، انحلال يك امر عرف و از
داند، اين ادعا، ادعاي نزديك و خوبرا منحل به افراد و مصاديق متعدد م هر نهي ،ام عرفيه است، و عرف در باب نواهاح

است.



نقد و بررس نظريه مرحوم امام(ره)

ول چطور متوانيم با وجود اين تنوع كه در نواه داريم، اين را ادعا كنيم؟ وقت مگوييم: نواه به حسب واقع دو نوع است،
و در ي يقين به عدم انحلال داريم و در ديري يقين به انحلال، در اين صورت نمتوانيم يك حم كل بوييم.

آيا عرف مگويد: «اصل بر انحلال است الا ما خرج بالدليل»؟ يعن آيا در هر نهي، از طرف هر متلم و مولاي، عرف و عقلاء
مگويند: اين نه بايد منحل به نواه متعدد و احام و موافقتها و مخالفتهاي متعدد شود، الا ما خرج بالدليل؟

مشل است كه عرف چنين حم را بيان كند و بويد: «هر نهي قاعده اول در آن انحلال است».

مثلا فرض كنيد در عرف خودمان به كس مگويند: نخور، معنايش اين نيست كه اگر خورد، باز بار دوم نه هست، اگر
مخالفت كرد، بار سوم، مخالفت كرد، بار چهارم، همه اش اين نه باشد. اين چنين نيست، عرف به اين معنا حم نم كند.

حالا خودتان هم از عرف هستيد، بايد ببينيد كه آيا عرف ‐حالا به اين تعبيري كه من عرض مكنم‐ به عنوان يك اصل اول، اين
معنا را دارد كه، اصل اول انحلال الا ما خرج بالدليل است، يا اينه چنين اصل اول را ندارد؟

تا اينجا ما نظريه آخوند، اصفهان، نائين و امام(قدس سرهم) را عرض كرديم.

نظريه محقق بروجردي (ره) در اين باب

مرحوم محقق بروجردي(قدس سره) نظر ديري دارند، ايشان اولا ‐بر خلاف مشهور‐ فرمودهاند که: مخالفت را موجب سقوط
تليف نمدانند. مثلا در مثال نماز، اگر كس داخل وقت، نماز نخواند، نمگوييم: مخالفت مسقط تليف است، بله بعد از اينه

زمان گذشت، تحقق مامور به در عالم خارج ممتنع است و دير نمشود مامور به را در عالم خارج محقق كرد، و چون تحقق
مامور به در عالم خارج ممتنع است، پس اين تليف ساقط مشود.

بعد از اين مطلب در لابه لاي كلامشان، گاه اوقات  اشاره به انحلال دارند و يك مطلب خيل اساستر كه مخالف با مشهور هم
هست و آن اين که، اين مطلب را كه مشهور مگويند که: هر يك حم واحد، موافقت واحد و مخالفت واحد دارد، قبول نداريم.

حم واحد در باب اوامر موافقت و مخالفت واحد دارد، ول در باب نواه حم واحد است و يك حم بيشتر نداريم، اما اين
حم واحد موافقتها و مخالفتهاي متعدد دارد. چرا که به نظر ما، ملاك در باب موافقت اين است كه ملف تمام المطلوب را

اتيان كند، يعن عمل انجام دهد كه، تمام مطلوب مولا محقق شود.

اگر در يك جا ديد تمام المطلوب و تمام الغرض، هنوز محقق نشده، آنجا موافقت واقع نشده است. در باب نواه هم اگر بخواهد
تمام مطلوب مولا را اتيان و محقق كند، بايد اگر بار اول هم مخالف كرد، بار دوم ترك كند، بار دوم مخالفت كرد، بار سوم ترك

كند، چون ملاك، مسئله غرض و تمام الغرض است.

حال كه ملاك اين است، مگوييم: در اينجا تمام غرض مولا اينطور نيست كه، اگر يك مخالفت شد، بوييم تمام غرض مولا
مخالفت شده، بله باز نسبت به فرد دوم، مولا غرض دارد، نسبت به فرد سوم، مطلوب و غرض دارد.

لذا ايشان فرمودهاند: به نظر ما مشود حم، حم واحد باشد، اما اين حم واحد، موافقتها و مخالفتهاي متعدد داشته باشد، بر



خلاف نظريه مشهور كه مگويند: حم واحد يك موافقت و مخالفت دارد و احام متعدد موافقتها و مخالفتهاي متعدد دارند.

اين هم نظريهأي است كه مرحوم آقاي بروجردي(ره) فرمودهاند و والد بزرگوار ما(ره) هم در اصولشان همين نظريه ايشان را
اختيار كردند، حال اين نظريه را دقت بفرماييد، تا ببينيم كه آيا اين نظريه تمام است يا خير؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


