
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » نواه

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۳۸۳

نواه
جلسه 1 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقصد دوم: نواه

مقصد دوم در کتاب کفايه بحث «نواه» است، که مرحوم آخوند(ره) اين بحث را در سه فصل عنوان فرمودهاند.

فصل اول راجع به «موضوع له صيغهي نه» است و آنچه مربوط به اين مطلب است.

فصل دوم بحث مهم «اجتماع امر و نه» است.

فصل سوم بحث مهم ديري است که «آيا نه دلالت بر فساد دارد يا نه»؟

فصل اول

در فصل اول چند مطلب را بحث فرمودهاند؛

«مطلب اول: «موضوع له صيغهى نه

مطلب اول این است که موضوع له صيغهي نه چيست؟ همانطور که در اوامر بحث کرديم که موضوع له صيغهي امر چيست،
اينجا هم همين بحث بعينه ترار مشود که موضوع له صيغهي نه چيست؟

در اينه موضوع له صيغهي نه چيست، مجموعاً چهار نظريه بين علما وجود دارد و ي احتمال پنجم هم در کلمات مرحوم
محقق اصفهان(ره) ذکر شده، البته خود ايشان نظريهي ديري را اختيار کردهاند. لذا بايد اين چهار نظريه را بررس کنيم.

نظريه مشهور اصوليين: موضوع له صيغه نه؛ طلب است

نظريه اول که به مشهور اصوليين نسبت دادهاند، این است که: همانطور که صيغهي امر دلالت بر طلب دارد، صيغهي نه هم
دلالت بر «طلب» دارد. و از نظر موضوع له هر دو يسانند و فرق بينشان از نظر معنا نيست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/60
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اختلاف که بين اينها وجود دارد اختلاف در متعلّق است. صيغهي امر بر طلب فعل دلالت دارد، اما صيغهي نه بر طلب ترک
دلالت دارد. صيغهي امر بر طلب ايجاد فعل و طبيعت در عالم خارج دلالت دارد، اما لا تفعل که صيغهي نه است، بر طلب

ترک طبيعت در عالم خارج وضع شده است.

بر همين اساس اين مطلب را متفرع کردهاند که ايجاد طبيعت به ايجاد فردٍ ما است و ترک طبيعت به ترک جميع افراد است.

اين نظريه را، مشهور از اصوليين قائلاند؛ از جمله مرحوم آخوند(ره) در کتاب کفايه و بعد ايشان مرحوم محقق نائين(ره) (در
کتاب فوايد الاصول، جلد اول، صفحه 394) همين قول را اختيار کردهاند که، صيغهي امر طلب الفعل و صيغهي نه طلب

الترک است، و از نظر معناي طلب بين اينها هيچ فرق وجود ندارد و اختلاف بين اينها اختلاف در متعلّق است.

نقد و بررس قول مشهور

بر اين نظريه مجموعاً  چهار اشال مطرح شده که بعض را خود قائلين به اين نظريه ذکر کرده و جواب دادهاند و بعض را هم
ديران ذکر کردهاند.

اشال اول و جواب از آن

اولين اشال که ذکر شده این است که، ترک امري ازل است و سابق بر قدرت انسان است و قدرت انسان به چيزي که سابق
بر اوست، تعلّق نمگيرد.

است که از سابق بوده و قدرت انسان به ي کند، و ترک امر ازلخواهد موجود شود تعلق پيدا مقدرت به چيزي که الآن م
شء و امر سابق تعلق پيدا نمکند.

پاسخ از اشال اول

اين اشال را جواب دادهاند که مراد از ترک در اينجا، ابقاء ترک است. نسبت به اصل ترک از ازل، قدرت تعلق پيدا نمکند، اما
ملّف بر استمرار ترک قدرت دارد، که آن را ابقاء کند و يا مناف او که عبارت از فعل است را انجام دهد و ترک باق نباشد.

اين اشال جوابش همين است و روشن است که جواب درست است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: شما ترک غيبت را از ازل داشتيد و الآن که به شما رسيده، ترک غيبت زيد را متوانيد استمرار دهيد، يعن غيبت

را ترک کنيد يا استمرار ندهيد که با غيبت کردن آن ترک از بين مرود، ابقاء و استمرار ترک، امري است که کاملا متعلق قدرت
انسان قرار مگيرد. ابقاء و استمرار ي است و مراد از ابقاء همان ادامه و استمرار است.

اشال دوم: اشال ثبوت و جواب از آن



ال ثبوتبيان اول براى اش

اشال دوم این است که، اين نظريه هم ثبوتاً معقول نيست و دچار اشال است و هم اثباتاً مخالف با ظواهر است. قسمت از
اين اشال در بعض از کلمات آمده، اما به صورت مفصل و جامع در کلام امام(رضوان اله عليه) (در کتاب مناهج الوصول،
جلد 2، صفحه 103) ذکر شده، که فرمودهاند: اينه بوئيم نه عبارت از طلب ترک است و ترک همان عدم است، ثبوتاً معقول

نيست، براي اينه عدم، لاشء محض است و چيزي که لا شء است، نمتواند داراي مصلحت باشد و متعلّق ارادهي انسان
قرار گيرد. اراده به فعل تعلق پيدا مکند اما چيزي که عنوان عدم دارد و عدم هست، چون عدم لاشء است، طلب و اراده و

مصلحت نمتواند در او تحقق داشته باشد.

پاسخ از اشال دوم

که مطلقا عنوان عدم عدم ري عدم مضاف. عدم مطلق يعنعدم مطلق و دي گوييم که دو جور عدم داريم: يدر جواب م
دارد و هيچ حظ و اضافهاي به وجود ندارد، اما در مقابل آن عدم مضاف را داريم، که همانطور که مشهور فلاسفه هم مگويند:

«له حظٌ من الوجود».

لذا بعض از احام و اوصاف وجودي را هم بر او بار مکنند. مثلا عدم زيد که عدم مطلق نيست بله به ي وجود خاص به
نام زيد اضافه شده، که حظّ و بهرهاي از وجود دارد يعن مثلا متواند شرط واقع شود، و همين که متواند شرط واقع شود،

خودش حظّ از وجود مشود و ي از اوصاف وجودي را پيدا مکند.

لقائل أن يقول: مشهور که ترک و عدم را متعلّق براي نه قرار دادهاند، مرادشان از طلب ترک، عدم مطلق نيست. اگر عدم مطلق
ال وارد است اما اين، عدم مطلق که نيست، طلب ترک «خوردن»، طلب ترک «گفتن»، ترک معمولامراد بود، اين اش

اضافهاي به ي امر وجودي دارد، لذا به خاطر اضافهي به اين امر وجودي متواند متعلق براي طلب قرار گيرد.

بعد امام(ره) فرمودهاند: اگر قائل بين عدم مطلق و عدم مضاف فرق گذارد، «ليس عل ما ينبغ» است و قبول نمکنيم و دير
چيزي توضيح نفرمودهاند. اما اگر در ذهن شريفتان باشد، ي از مبان امام(ره) که برخلاف مشهور فلاسفه و اصوليين است،

همين بحث است.

مشهور فلاسفه و مشهور اصوليين بين عدم مطلق و عدم مضاف فرق مگذارند و قائلاند که بر عدم مطلق هيچ صفت وجودي
را نمتوانيم بار کنيم، اما بر عدم مضاف بعض از احام وجودي را متوانيم مترتب کنيم. اما نظر شريف ايشان اين است که
فرق نمکند عدم، عدم است، عدم مضاف هم هيچ حظّ از وجود ندارد، عدم چه به نحو مطلق باشد و چه مضاف و محدود،

هر دو عنوان لا شء را دارند يعن هيچ، يعن اصلا چيزي نيست، عدم را که معنا مکنيم مگوئيم: «لا شء، ليس بشء»،
چيزي نيست. وقت مگوئيم: چيزي نيست چطور چيزي که هست و ي صفت وجودي است را بر او بار کنيم؟

آنطوري که در ذهنم هست، قبلا به اين مبناي شريف امام(ره) مقداري مناقشه داشتيم. اگر از ديد عقل محض بخواهيم وارد
شويم، همينطوري است که ايشان فرمودهاند. از ديد عقل محض بين عدم مطلق و عدم مضاف فرق نيست و هر دو عنوان لا
شء را دارند، چه بوئيم: عدم، که عدم زيد، عمرو، بر، دنيا و عالم و همه چيز را شامل شود و چه بوئيم: عدم زيد، هر دو

عنوان عدم را دارند، لن از نظر عرف و عقلاي، عقلا بين عدم مطلق و عدم مضاف فرق مگذارند.

عقلا در عدم مطلق مگويند: لا شء محض است، اما در عدم مضاف مگويند: غرض به آن تعلق پيدا مکند و لذا عرض



کردم که عدم زيد را متوانيم شرط قرار دهيم، ول عدم مطلق را نمتوانيم شرط قرار دهيم. مثلا شارع بويد: «اين صلاة
مشروطةٌ بالعدم»، عدم مطلق که معنا ندارد اما متوانيم بوئيم: به عدم تلم، عدم الحدث، عدم ي شيئ را هم عقلا و هم شارع

متوانند شرط قرار دهند، همين مشود «له حظٌ من الوجود». از نظر عقلاي غرض به عدم مطلق تعلق پيدا نمکند اما به عدم
مضاف تعلّق پيدا مکند. بنابراين اين که بين عدم مطلق و عدم مضاف از نظر واقع فرق وجود ندارد از نظر عقل متين است

اما از نظر عقلاي و عرف بين اينها فرق وجود دارد.

لذا متوانيم اين اشال را جواب دهيم که مشهور که مگويند: مراد طلب ترک است، اگر ترک مطلق را متعلّق قرار دهند، ترک
مطلق يعن لا شء محض، يعن با نه و لا تفعل، لا شء محض را طلب کرد، اين معنا ندارد و اصلا معقول نيست.

اما اگر مراد مشهور از ترک، لا شء مطلق نباشد، بله عدم مضاف باشد و از قرينه هم روشن است که مرادشان همين است،
وقت که مگويند: لا تفعل، متعلّق المتعلق را معين مکنند، ترک خوردن، ترک خوابيدن، ترک گناه، دروغ و اين چيزهاي که

وجود دارد. لذا اين اشال ثبوت وارد نيست.

ال ثبوتم براى اشبيان دو

اگر اشال ثبوت را از اين راه وارد شويم که: طلب ناش از شوق است، وقت انسان چيزي را طلب مکند که شوق پيدا کند، و
شوق هم معلول براي مصلحت است نه اراده، يعن جاي که در چيزي مصلحت وجود داشته باشد، انسان شوق پيدا مکند و

وقت شوق پيدا کرد، طلب مکند. پس طلب، متفرع بر شوق و شوق متفرع بر وجود مصلحت است.

اين بيان، نه به شل که عرض مکنم اما با اشارهاي در کلمات مرحوم خوئ(ره) (محاضرات، جلد 4، صفحات 83 و 84)
بيان شده، که فرمودهاند: عدم چيزي نيست که بخواهد مصلحت در او باشد، مصلحت هميشه در فعل است. شما نمتوانيد

بوئيد در ي عدم ملاک وجودي مصلحت وجود دارد. در باب محرمات هيچ فقيه نمگويد در ترک دروغ مصلحت است،
بله در خودِ دروغ مفسده وجود دارد.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: نمشود گفت در ترک دروغ مصلحت وجود دارد اساساً مصلحت هميشه در ي امر و فعل وجودي است، که

ال ثبوتدر بيان اش (ره) به مشهور و مرحوم آخوند(ره) بيشتر روي همين مطلب است. يعنال مرحوم آقاي خوئاساس اش
از اين راه وارد شدهاند که طلب متفرع بر شوق است و شوق هم متفرع بر مصلحت است و مصلحت در امر وجودي و در فعل

است. و نمتوانيم بوئيم در باب تروک و اعدام، مصلحت وجود دارد.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: شاهدشان اين است که در تمام محرمات هيچ فقيه نمگويد که: در ترک حرام، در ترک خوردنِ خمر مصلحت

است، بله مگويند: در خوردن آن مفسده وجود دارد.

اين اشال ثبوت را عنوان کرده و به دنبالش گفتهاند: اين حرف مشهور، که نه عبارت از طلب ترک است، باطل است.



پاسخ اشال ثبوت به بيان دوم

اين اشال را هم متوانيم جواب دهيم که اين مطلب که، طلب متفرع بر شوق و شوق هم متفرع بر مصلحت است و مصلحت
شوق باشد ولو اصلا يا شخص غرض عقلاي است که، ي ه طلب در جاينيست، بل هم در فعل وجود دارد، حرف درست

هم در کار نباشد. در جاي که کس داروي را طلب مکند ، اشتياق در نفس نيست اما غرض وجود دارد.

پس طلب از عقلا در جاي است که ي غرض عقلاي وجود داشته باشد، و مسئلهي شوق و وجود مصلحت در فعل، در اينجا
لازم نيست. «الطلب متفرعٌ عل الغرض» و عرض کرديم که غرض عقلا به عدم مطلق تعلق پيدا نمکند، اما نسبت به عدم

مضاف، تعلق پيدا مکند.

غرض عقلا به اينه دروغ ترک شود، ربا نباشد، خيانت نباشد، تعلق پيدا مکند، يعن ترک متعلق غرض اينهاست ولو اينه
قطعاً در خود فعل دروغ مفسده هست و آن مفسده هم موجب بغض است. اما آنچه که الآن مطرح است، این است که غرض

عقلاي به اين عدم مضاف تعلق پيدا مکند و همين مقدار کافيست در اينه ما اين اشال ثبوت با اين بيان دوم حل کنيم.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: همين که در دروغ مفسده است، سبب شده که ترک دروغ مطلوب براي مولا باشد.

کنيم، ول(قدس سرهم) نپذيرفتهاند که نظرات آنها را هم بيان ممرحوم اصفهان ،مبناي مشهور را مرحوم امام، مرحوم خوئ
بالأخره اينه مشهور گفتهاند: «لا تفعل أي طلب الترک»، ي امر دور از عرف و عقلا نيست. وقت مگوييد شارع دروغ را

حرام کرده، متوانيد سؤال کنيد مطلوب شارع چيست و قطعاً مطلوب دارد و آن ترک دروغ است، نم خواهد در بين مردم
دروغ باشد، همين مقدار متعلّق غرض قرار مگيرد، طلب را از اين راه و ملاک را از راه متعلّق المتعلق درست مکنيم و مسئله

حل مشود.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: هر جا، هر چيزي که متعلّق غرض عقلا قرار گيرد، طلب به آن تعلق پيدا مکند خواه وجودي باشد يا عدم. غالباً
انسان وقت چيزي را طلب مکند، اول به آن شوق پيدا مکند، اما اين کليت ندارد. بنابراين اين بيان ثبوت دوم هم به نظر ما با

اين راه مشود جواب داد که بوئيم: طلب متفرع بر غرض است.

عجيب اين است که مرحوم آقاي خوئ(ره) و تلامذهي ايشان از ي طرف مسئلهي غرض را توانستهاند تصور کنند و از طرف
دير گفتهاند: مصلحت در آن معنا ندارد پس اين نظريهي مذکور باطل است. آنچه که مرحوم آقاي خوئ(ره) را وادار کرده به

اينه اين نظريه آخوند(ره) و مشهور را نپذيرد، فقط در همين ي کلمه است که ترک عدم است و در عدم مصلحت معنا ندارد و
طلب متوقف بر وجود مصلحت است. که ما عرض کرديم اين درست نيست، طلب در جاي است که ي غرض عقلاي باشد

غرض را هم در اعدام مضافه و نه عدم مطلق تصوير کرديم که غرض در آنجا معنا دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


