
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۲ دی ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال مرحوم آخوند خراسان بر نظريه مرحوم شيخ انصاري

عرض كرديم مرحوم شيخ انصارى اعل اله مقامه الشريف فرمودند در جاي كه اسناد يك ش‌ء به شارع صحيح باشد و در
مقام عمل بتوانيم استناد به او كنيم، عنوان حجيت محقق است؛ اما جاي كه نتوانيم اسناد به شارع دهيم، عنوان حجيت موجود

نيست. مرحوم آخوند در كفايه با اين نظريه مرحوم شيخ مخالف است و مفرمايد: بين حجيت و اسناد به شارع عموم و
خصوص من وجه است؛ ممن است در موردى ما بتوانيم اسناد به شارع دهيم، اما عنوان حجيت در كار نباشد؛ و همينطور

عس اين معنا، ممن است در موردى عنوان حجيت باشد اما اسناد ال الشارع صحيح نباشد. نسبت به مورد اول مثال نزدند،
فقط بعنوان اينه امان چنين فرض وجود دارد، م‌فرمايند: يمن أن يفرض، در موردى دليل را به شارع نسبت دهيم اما لزوم

تعبد نداشته باشد و شك در تعبد به آن داشته باشيم. و همين مقدار كه شك در تعبد پيدا كنيم، كاف است براي اينه بوييم
حجيت ندارد.

اما براي عس اين مورد ـ حجت باشد اما اسناد به شارع وجود نداشته باشد ـ مثال م‌زنند به ظن انسدادى روى مبناى
حومت؛ يعن العقل يحم بحجية الظن مطلقا عقل حم م‌كند كه ظن مطلقا حجيت دارد. يا روي مبناي کاشفيت، عقل كشف
م‌كند كه شارع ظن را معتبر قرار داده است؛ بر اساس قول به كاشفيت م‌توانيم بوييم اين ظن حجيت دارد و آن را به شارع

نيز اسناد دهيم؛ اما طبق قول به حومت، دير قابل اسناد به شارع نيست. لذا، مرحوم آخوند به مرحوم شيخ انصاري
م‌فرمايند: ما كلام شما را به اين مورد نقض م‌كنيم؛ موردي را ذکر کرديم که حجيت وجود دارد ـ الظن المطلق حجة ـ ، لن
اسناد به شارع نم‌توانيم بدهيم؛ روى اين كه بوييم نتيجه دليل انسداد حومت است. وقت حومت شد، يك امر عقل محض

م‌شود و قابليت اسناد به شارع ندارد. اين اشال است كه مرحوم آخوند دارند.

پاسخ نقض مرحوم آخوند

از اين نقض مرحوم آخوند، هم مرحوم امام (رض) در كتاب معتمد الاصول ، جلد اول، صفحه 435، و هم مرحوم آقاى خوئ
در كتاب مصباح الاصول جواب داده‌اند. جواب اين است كه در دليل انسداد، روى قول به حومت، كس نمگويد اين ظن
حجيت دارد؛ بله روى قول به حومت، اولين مقدمه از مقدمات دليل انسداد اين است كه ما علم اجمال به يسرى تاليف

داريم كه در واقع اين تاليف براى ما ذكر، و صادر شده است. خود اين علم اجمال اقتضاى احتياط م‌كند؛ شما در هر
موردى كه علم اجمال داريد، بايد احتياط كنيد، مر اينه علم اجمال شما منحل شود و از بين برود. آن وقت، هم مرحوم امام
و هم مرحوم آقاى خوئ م‌فرمايند: اين كه بوييم نتيجه دليل انسداد حومت العقل است، معنايش اين نيست كه گفته شود اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ظن عقلا حجيت دارد؛ قابل اسناد به شارع هم نيست؛ بله آنچه براى ما دخالت دارد، علم اجمال است.

حالا كه شما م‌دانيد در شريعت يسرى احام و تاليف در دايره موهومات، مشوكات و مظنونات داريم؛ موهومات مواردي
است که ده درصد احتمال تليف داده مشود؛ مشوکات جائ است که پنجاه درصد احتمال هست و مظنونات مواردي است

که هفتاد هشتاد درصد احتمال وجود تليف هست. آقايان و بزرگان م‌فرمايند چون علم اجمال اقتضاى احتياط دارد، و
احتياط در همه اينها ممن نيست؛ در اينجا عقل مسئله تبعيض در احتياط را مطرح م‌كند و م‌گويد فقط در دايره مظنونات
احتياط كن و دايره مشوكات و موهومات را کنار بذار؛ احتياط در آنها دير لازم نيست. پس، در ظن انسدادى روى قول به
حومت، نم‌گوييم الظن حجة تا شما بوييد چيزى پيدا كرديم كه حجت بر آن صدق م‌كند، اما قابل اسناد به شارع نيست.
فرق و اجمال رر خواندهايم که بين علم تفصيلاست؛ و در حجيت علم م ه در اينجا چيزي که حجيت دارد، علم اجمالبل

نيست. لذا، اين نقض مرحوم آخوند نقض واردى نيست.

نقض مرحوم محقق عراق به نظريه مرحوم شيخ انصاري

نقض دوم را مرحوم محقق عراق اعل اله مقامه در نهاية الافار بيان مکنند. ايشان م‌فرمايد از مواردى كه حجيت هست
اما اسناد به شارع نيست، مثل اين که شخص قبل الفحص احتمال تليف بدهد که در اينجا فحص واجب است تا تليف را

بدست آورد. در اينجا خود اين احتمال، حجيت دارد؛ در حال كه هنوز چيزى وجود ندارد تا به شارع اسناد داده شود. مورد
دير، خود وجوب احتياط در شبهات بدويه که آنجا نيز قبل الفحص احتياط واجب است. اين موارد، مواردى است كه احتمال

تليف يا وجوب احتياط حجيت دارد، اما اسنادش به شارع درست نيست.

پاسخ نقض مرحوم عراق

است؛ يعن ليف واقعجواب اين نقض نيز روشن است و آن اين كه در اين موارد، احتمال حجيت ندارد؛ آنچه حجيت دارد، ت
اگر انسان فحص كرد و به تليف واقع رسيد، حجيت دارد؛ تليف واقع هم قابل اسناد به شارع است؛ اينطور نيست كه

تليف واقع حجيت داشته باشد، اما قابل اسناد به شارع نباشد. در وجوب احتياط نيز همينطور است؛ احتياط براى رسيدن به
تليف واقع است و آن تليف واقع قابليت اسناد به شارع را دارد. مرحوم آقاى خوئ قدس سره نيز م‌فرمايند: اين نقض‌ها

وييم حجيت با اسناد الپذيرد كه ب‌بالمآل نظريه مرحوم شيخ را م بر كلام مرحوم شيخ وارد نيست و حق با ايشان است؛ يعن
الشارع مساوى است.

بيان مرحوم آخوند

مرحوم آخوند بعد از اينه بيان مرحوم شيخ را مورد اشال قرار م‌دهد، م‌فرمايد: به نظر ما حجيت در جاي است كه آثار
حجيت بر آن بار شود؛ و آثار حجيت در جاي است كه علم به حجيت داشته باشيم و در اين صورت، م‌گوييم منجزيت و

معذريت دارد. ايشان مفرمايد: در موردى كه شك در حجيت شيئ‌ داريم، آثار مرغوبه از حجيت بر آن بار نم‌شود؛ چرا که
منجزيت و معذريت، در جاي است كه حجت واصل به ملف باشد؛ يعن ملف بداند كه اين حجت است. اما جاي كه انسان

نم‌داند آيا اين حجت است يا حجت نيست، آثار حجت را نم‌تواند بر آن بار كند. به عبارت دير، م‌فرمايد: آثار حجت به
وجود واقعاش بر آن بار نم‌شود، بله بوجودها الواصل اين آثار بر آن بار م‌شود. مرحوم آخوند حجت را به معناى ترتب



الآثار که منجزيت و معذريت است، م‌داند و اثر حجت را اسناد ال الشارع و عدم اسناد ال الشارع نم‌داند، بر خلاف نظر
مرحوم شيخ انصاري.

نظر مرحوم آقاي خوئ

مرحوم آقاى خوئ نيز هم اشال آخوند به شيخ را رد م‌كند و هم اينه م‌فرمايند: موردي داريم كه منجزيت هست اما حجيت
نيست. ايشان نظير مرحوم عراق مفرمايد: احتمال تليف قبل الفحص منجز است و لين حجيت نيست. مرحوم عراق به

مرحوم شيخ اشال م‌كرد که در اين مورد حجيت هست اما اسناد ال الشارع نيست، لين ايشان از اين مثال استفاده م‌كنند
و مگويند در اينجا منجزيت هست اما حجيت نيست. لذا، مرحوم آقاي خوئ با اين مطلب كه در كلمات مرحوم آخوند فراوان

آمده است ـ حجيت يعن منجزيت و معذريت و از آثار حجيت، منجزيت و معذريت است ـ مخالفت مکنند و اين مورد را
مگويند حجيت ندارد و بنابراين، م‌فرمايند: به نظر ما حق با مرحوم شيخ است كه ما براى حجيت، منجزيت و معذريت را
مطرح ننيم و بوييم حجيت يعن اسناد ال الشارع، منتها اين اسناد ال الشارع در جاي است كه حجت روشن و واصل به

ملف باشد؛ و به تعبير خود ايشان، ملف بوجودها الذهن آن را فهميده باشد.

نظر مرحوم امام خمين

امام (رض) در ابتدا م‌فرمايند كلام مرحوم شيخ كلام خوب است و نقض‌هاي كه مرحوم آخوند و مرحوم عراق بر ايشان وارد
كردند، بجا نيست؛ لين در نهايت امر م‌فرمايند: كلام مرحوم شيخ مجرد ادعا است؛ يعن مرحوم شيخ بر اين مدّعا دليل
نياورده است. مرحوم شيخ فرموده است: بين حجيت و اسناد ال الشارع ملازمه است و بنابراين، بايد بر اين ملازمه دليل

بياورد، و حال آن که هيچ دليل اقامه نرده است. اشال مرحوم آخوند و مرحوم عراق وارد نيست، اما دليل بر اين مدعا و
ملازمه اقامه نرده است. مرحوم امام م‌فرمايند: اُول همين فرمايش مرحوم آخوند است كه ما بياييم در مسئله حجيت،

منجزيت و معذريت را مطرح كنيم.

نظر استاد محترم

ال مرحوم آقاى خوئبيان شد، اما كدام يك از اينها را بايد اختيار كرد؟ در مورد اش رأى مرحوم امام و رأى مرحوم آقاى خوئ
به آخوند كه گفتند احتمال يك تليف قبل الفحص منجزيت دارد اما حجيت ندارد، به نظر ما، اين مطلب صحيح نمباشد؛

ليفن است در واقع تعقل به عنوان اين كه مم گويند، تقريباً چيزى شبيه لزوم الاحتياط است؛ يعن‌كه در اينجا م منجزيت
باشد و آن تليف براى ملف منجز باشد، انسان را براى فحص تحريك م‌كند و الا اگر اصلا ملف فحص نند و بعد در روز

قيامت هم معلوم شود که تليف وجود نداشته است، در اينجا مخالفت صورت نرفته که استحقاق عقاب داشته باشد. اگر
تليف داشت، خود آن تليف منجز است و نه احتمال آن. بنابراين، اشال مرحوم آقاى خوئ به مرحوم آخوند اشال واردى
نيست. اما در مورد اشال كه امام (رض) بر مرحوم شيخ دارند، بايد ببينيم که آيا ما براى اثبات اين ملازمه اصلا دليل لازم
داريم يا اينه اين ملازمه يك ملازمه قهرى است؟ م‌گوييم وقت شما مگوييد يك چيزى حجت شرع است، معناي حجت

شرع اين است كه بتوانيم آن را به شارع اسناد دهيم؛ بنابراين، اين ملازمه يك ملازمه واقع يا ملازمه قهرى است که نياز به
دليل و برهان ندارد. لذا، اين اشال هم بر مرحوم شيخ وارد نيست.



ما در اينجا م‌خواهيم نتيجه بيريم كه هر دوى اينها از آثار دائميه حجيت شرع است؛ يعن جمع بين اينها بايد باشد. حجت
شرع هم چيزى است كه بتوان آن را به شارع اسناد داد و هم منجزيت و معذريت دارد؛ و اين كه بياييم بين اينها تفيك كنيم،

وجه براى تفيك وجود ندارد. ما نم‌توانيم بوييم يا اسناد يا منجزيت و معذريت، اينها مانعة الجمع نيستند و بله قابل اجتماع
هستند. با توجه به اين مطلب، در هر موردي که شك كنيم آيا متوان مطلب را به شارع اسناد داد يا نه؟ يا شك كنيم در اينه آيا
منجزيت يا معذريت دارد؟ در اينجا حجيت نيست؛ حجيت، در جاي است كه براى شخص قابليت اسناد به شارع محرز شود و

يا بداند که اين مطلب منجزيت يا معذريت دارد؛ اما اگر اينها نبود يا در وجودشان شك كرديم، اصل، عدم الحجية است.
بنابراين، تا اينجا يك بيان براى اصالة العدم الحجية ذكر كرديم و آن، از طريق شك در ترتب آثار است؛ م‌گوييم هرجا شك كرديم

كه آثار حجيت بار م‌شود يا نه؟

اصل عدم حجيت است. آن وقت اين جمله معروف كه در اصول الفقه خوانديد كه شك در حجيت، مساوى با قطع به عدم
حجيت است؛ به حسب ظاهر، تهافت دارد. م‌گوييم جاي كه شك داريم، قطع نداريم، حال چونه م‌گوييد شك در حجيت،

مساوى با قطع به عدم حجيت است؟ از كلام مرحوم آخوند چنين چيزى استفاده م‌شود كه هرجا شك در حجيت داريم،
مساوى است با قطع به عدم حجيت. حالا در مورد اين جمله، يك وقت است كه مگوييم حجيت اول، حجيت انشاي است و

حجيت دوم، حجيت فعل است؛ يعن اگر شك كرديم شارع براي يك چيزى حجيت را انشاء كرده يا نه؟ م‌گوييم قطع پيدا كرديم
كه بالفعل حجيت ندارد. دوم اين که، خود همين عبارت مرحوم آخوند، م‌گوييم وقت شك داريم يك چيزى حجيت دارد يا نه؟

قطع داريم كه آثار حجيت بر آن بار نم‌شود؛ قطع داريم به نف آثار حجيت. حالا در اين مورد، مرحوم محقق نائين تعبيرى
دارند كه حجيت هم مثل ساير احام است؛ در ساير احام، علم در آنها دخالت ندارد، چرا در حجيت مگوئيد علم دخالت

دارد؟ که آقايان اين را ملاحظه کنند، انشاءاله بعد از تعطيلات دهه اول محرم بيان خواهيم کرد. انشاءاله روز شنبه 17 محرم
درس را شروع خواهيم کرد. 


