
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۲ دی ۱۳۸۶

کتاب البيع
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دليل سوم بر «اعتبار موالات»

دليل سوم را محقّق ايروان(قده) ‐حاشيه ماسب، ج2، ص101- بيان فرمودهاند. ايشان م‌فرمايد؛ ريشه و اساس «شرطيت
موالات»، به اعتبار و شرطيت لزوم تطابق بين ايجاب و قبول بر م‌گردد، يعن اگر موالات رعايت نشود، بين ايجاب و قبول

تطابق حاصل نيست و حال آنه در اعتبار تطابق بين ايجاب و قبول ترديدى وجود ندارد. ايشان و لو اينه م‌فرمايد «بتوهم عدم
حصول المطابقة مع التّأخّر»، که تعبير «توهم» آورده‌اند، اما ظاهراً اين مورد پذيرش خود ايشان بوده است.

بيان فرمايش ايشان اين است كه؛ تمام مضمون ايجاب، «النقل من حين الايجاب» است. وقت كس م‌گويد «بعتك»، يعن از
همين الان كه من ايجاب را خواندم، تمليك اين مال به مشترى محقّق شده است. بعد م‌فرمايند اگر اين قبول، با تأخير و بدون
موالات محقّق شود، مثلا «قبلت» دو روز دير بيايد، اين «قبلت» دو فرض دارد: يك فرض اين است كه بوييم «هذا القبول،

قبول لتمام مضمون الايجاب» ، فرض دوم اينه «هذا القبول، قبول لبعض مضمون الايجاب». معناي فرض اول اين است كه
وقت «قبلت» آمد، اين نقل من حين الايجاب محقق م‌شود چون دير قبول، تمام مضمون ايجاب را دارد و آن را تأييد م‌كند.

پس لازمه ‌اش اين است كه «مليت» و «تمليك»، قبل از «قبلت» محقق شده باشد، يعن قبول مثل اجازه در بيع فضول ‐بنابر
قول به كاشفيت اجازه‐ فقط كاشف از اين است كه مليت قبلا محقق شده است. پس اگر قبول، قبول براى تمام مضمون عقد
باشد، بدين معناست که به محض گفتن «قبلت»، تمام مضمون عقد که عبارت از «مليت من حين الايجاب» است قبلا آمده

است.

«و ذل باطل»؛ چون معناي آن اين است كه معلول قبل از علت بيايد، يعن اثر اين عقد كه عبارت از مليت است، قبل از
قبول تحقق پيدا كند. اما در فرض دوم، که بوييم «القبول، قبول لبعض مضمون الايجاب»؛ بوييم مضمون ايجاب، تمام نقل

من حين الايجاب است، حالا اين را مقدارى كم كنيم و بوييم جزئ از اين م‌شود «نقل من حين القبول»، يعن از زمان ايجاب
تا زمان قبول را کم كنيم و بوييم «قبلت، قبول لبعض مضمون الايجاب»؛ بعض مضمون ايجاب، «مليت من حين القبول»

است.

پس تمام مضمون ايجاب، مليت من حين الايجاب است، يعن از زمان ايجاب شروع م‌شود، آناه بعض مضمون الايجاب
م‌شود مليت من حين القبول. م‌فرمايند لازمه اين فرض اين است كه دير اين قبول با آن ايجاب مطابقت ندارد، زيرا ايجاب
شما، مليت من حين الايجاب است ‐فرض كنيد ايجاب ده روز پيش بوده و الان «قبلت» آمده، معناى ايجاب تمليك من حين

الايجاب است ‐ حالا اگر شما بوييد قبول، قبول بعض از مضمون ايجاب است، يعن از زمان ايجاب تا زمان قبول را رها
كنيم، از زمان قبول به بعد را ملاك قرار دهيم، و اين بدين معناست كه اين «قبلت» با آن ايجاب مطابقت نداشته باشد، مثل اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


كه كس بويد من تمام اين جنس را به شما فروختم، شما در مقام قبول بوييد من بعضش را قبول كردم. اينجا «بعض» و
«كل» از نظر زمان است؛ او که م‌گويد «من تمليك من حين الايجاب كردم»، يعن از زمان ايجاب، و شما که م‌گوييد «من

از زمان قبول، قبول م‌كنم» و تمليك من حين القبول شود، اين مقدار زمان را حذف كرديد و از آن به بعد را قبول كرديد،
نتيجه‌اش اين است كه بين ايجاب و قبول تطابق پيدا نم‌شود.

سپس محقق ايروان(رض) در آخر کلامشان چنين مفرمايد «و هذا المحذور و إن كان يعم صورة التوال أيضا لتحقّق الفصل
اگر كس م بالفساد»؛ يعنة، فلا يوجب الحبالمطابقة العرفي ن هذا المقدار من التّخالف لا يضرهناك أيضا و لو بيسير، ل
بويد اين اشال شما، اختصاص به فرض «عدم رعايت موالات» ندارد بله در جاي كه موالات رعايت شده است نيز اين

محذور وجود دارد، يعن در موردي كه بايع الان م‌گويد «بعتك»، مشتري يك دقيقه بعد م‌گويد «قبلت»، اينجا هم همين اشال
جريان دارد. محقق ايروان(ره) م‌فرمايد بله، ما قبول داريم که اين اشال اينجا هم جريان دارد، منتها عرف اين مقدار زمان
كوتاه را مخل نم‌داند. «بالمطابقة العرفية»؛ يعن اگر الان گفت «بعتك» ، يك دقيقه بعد گفتيم «قبلت» ، و گفتيم قبول، قبول

بعض از مضمون ايجاب است، عرف م‌گويد اينجا مطابقت عرف حاصل است و نم گويد اين يك دقيقه را که كم كردى، بين
قبول و ايجاب مطابقت حاصل نيست.

خلاصه فرمايش ايروان(قده) اين است؛ آنجاي كه فاصله بين ايجاب و قبول زياد است، و قبول،بعض از مضمون ايجاب
است، عرف اينجا م‌گويد مطابقت عرفيه حاصل نيست، آنجاي كه زمان خيل كم است مثلا يك دقيقه فاصله شده است، عرف

م‌گويد مطابقت عرفيه حاصل شده است. بنابر اين، محقق ايروان(ره) شرط «اعتبار موالات» را به شرط «اعتبار تطابق بين
ايجاب و قبول» بر م‌گرداند و در شرط «اعتبار تطابق بين الايجاب و القبول» هيچ نزاع وجود ندارد. عرض كردم و لو ايشان

در صدر عبارتشان تعبير «توهم» را آورده، ول ايشان بر اين دليل اعتماد كرده است‌.

نقد مرحوم امام(رض) بر محقق ايروان(ره)

در ميان بزرگان تنها كس كه بر محقق ايروان(ره) اشال كرده، مرحوم امام(رض) است، که دو اشال وارد کرده است.
اشال اول: ما همان شق اول كلام شما را قبول م‌كنيم؛ يعن م‌گوييم «القبول، قبول لتمام مضمون ايجاب»، شما فرموديد

تال فاسدش اين است كه قبل از آمدن قبول، تمام اثر عقد بيايد، با قبول كشف م‌كنيم که تمام اثر عقد آمده است.

امام(رض) م‌فرمايند ما ملتزم م‌شويم که با ايجاب، تمام ماهيت عقد محقق م‌شود، ‐در بحث‌هاى گذشته، اين نظريه
امام(ره) را مفصل مورد بحث قرار داديم كه ايشان م‌فرمايد اصلا «قبول» در عقد ركنيت ندارد، بله با ايجاب موجب، موجب

هم جنس را تمليك به مشترى م‌كند و هم ثمن را تملك م‌كند، با ايجاب، تمليك و تملّك محقق است، «قبول»، اين كار بايع را
تأييد و تنفيذ و محم م‌كند‐ و هيچ اشال ندارد. جواب استاد از اشال اول: قبلا اين فرمايش امام(ره) را بررس کرديم؛ و لو
اينه خود ايشان به اين نته تصريح فرمودند كه بل، تا قبول نيايد عقلاء يا شرع اعتبار بالفعل ندارند، اما عرض كرديم ‐و لو اين
كه در خود كلمات امام هم بوده‐ وقت كس ملتزم به اين است که تا قبول نيايد عقلاء بالفعل اعتبارى را ندارند، چه معناي دارد

که بويد با ايجاب، تمام ماهيت عقد م‌آيد؟!!

اگر با ايجاب، تمام ماهيت عقد م‌آيد و قبول، آن را تنفيذ و تأييد م‌كند، اصلا نيازى به اعتبار عقلاء وجود ندارد، با ايجاب،
تمام ماهيت عقد آمده و با قبول هم آن را تنفيذ كرده است! اگر م‌گوييم –چنانه قبلا هم به اين نتيجه رسيديم‐ ايجاب و قبول از
الفاظ مؤثره توينيه نيستند بله ايجاب و قبول، ظرف هستند براى اينه عقلاء اعتبار م‌كنند يا موضوع هستند براى اينه شارع

اعتبار م‌كند، اگر موضوع است، بدين معناست كه با آمدن ايجاب، اعتبار نيامده، اگر اعتبار نيامده پس هنوز مليت محقّق
نشده است. بله، اگر اين الفاظ را مؤثرات در عقد قرار دهيم و كارى به اعتبار عقلاء نداشته باشيم، چنين فرمايش درست است.



بنابراين؛ اشال اول امام(ره) به محقق ايروان(رض) وارد نيست.

اشال دوم:شما يك چيزى را مفروض گرفتهايد و م‌فرماييد «مضمون ايجاب؛ النقل من حين الايجاب است»، ما اين را قبول
نداريم، و م‌گوييم مضمون ايجاب؛ همان تمليك به عوض و تبادل مالين يا تبادل اضافتين است، آنچه كه مفيد نقل است؛

«اعتبار شارع» و «اعتبار عقلاء» است، تا اينها اعتبار ننند نقل محقق نم‌شود و اينها وقت که هم ايجاب و هم قبول بيايد، نقل
را اعتبار م‌كنند. لذا نم‌توانيم بوييم كه «مضمون ايجاب، نقل من حين الايجاب است»، تا اينه شما بوييد جاي كه مشترى

با گفتن «قبلت» نقل من حين القبول را اراده كرد، اينجا دير تطابق بين ايجاب و قبول حاصل نشده است.

اين ايراد دوم مقدارى به همان ايراد اول بر م‌گردد. در ايراد اول گفتيم كه اصلا اين كه بوييم با ايجاب، تمام ماهيت عقد م‌آيد
درست نيست، بله تمامش بعد از اين است كه قبول بيايد و اعتبار عقلاء يا اعتبار شرع دنبال او باشد. نتيجه اين شد که اين دليل

مرحوم ايروان(ره) دليل درست نيست.

دليل چهارم بر «اعتبار موالات»

قبلا وقت كلام شهيد(قده) را بيان كرديم، شيخ(ره) فرمود که شهيد(رض) از اعتبار موالات بين مستثن و مستثن منه، يك قاعده
كل را استفاده كرده که؛ در هر امرى كه تدريج الوجود است يا وحدت اتصاليه در آنها لازم است، موالات معتبر است، در

تمام عقود، و نيز در باب نماز ‐که در نماز، وحدت اتصاليه معتبر است‐، موالات معتبر است، در قرائت نماز، در تشهد نماز،
و در غير ذلك. حالا آيا متوانيم خود اين را بعنوان يك دليل جدا قرار دهيم يا نه؟ که بوييم در هر امرى كه تدريج الوجود است

اگر يك وحدت اتصاليه لازم باشد موالات معتبر است.

نقد دليل چهارم

به نظر م‌رسد اين دليل هم باطل است. زيرا اصلا ما نحن فيه؛ يعن باب عقود، ارتباط به باب قرائت و باب صلاة و باب تشهد
هال لحگويد «ا‌م ايجاب و قبول نيست، شارع وقت گوييم «بيع»، مراد از اين «بيع»، اصلا‌م ندارد. در باب عقود، وقت

الْبيع» ، معناى مسبب آن را اراده كرده، يعن اسم مصدر و حاصل مصدر را اراده كرده است، معناى مسبب يك امر اعتبارى
غير تدريج است. يعن وقت بايع گفت «بعتك» و مشتري گفت «اشتريت»، يا عقلاء و شارع؛ تمليك و تملك را اعتبار م‌كنند
يا اعتبار نم‌كنند، اين اعتبار كه امر تدريج نيست. اصلا م‌توانيم بوييم عقود داراى يك معناى تدريج نيستند تا ما اين را به

بحث صلاة و بحث تشهد و قرائت قياس كنيم.

دليل پنجم (دليل استاد) بر «اعتبار موالات»

دليل كه ما بر «اعتبار موالات» اقامه م‌كنيم ‐اين دليل را در كلمات علماء نديدم و بهترين بيان هم همين است‐ اين است كه؛
هال لحاست، «ا ر روى اين معنا تأكيد كرديم و در كلمات بزرگان هم بوده كه معاملات و ادله معاملات، يك ادله امضائرم

الْبيع» ؛ يعن همان بيع عرف عند العقلاء.

حال بايد مراجعه كنيم ببينيم آيا عقلاء، موالات را معتبر م‌دانند يا خير؟ اگر دقت کنيم؛ عقلاء در اكثر موارد، «موالات» را معتبر
م‌دانند. اگر بايع و مشترى هر دو در ي مجلس هستند، بايع گفت من اين را به تو فروختم، مشترى جواب نداد و از مجلس

بيرون رفت. فردا آمد گفت من خريدم، بايع م‌گويد من ديروز بتو گفتم، اگر اين جنس را م‌خواست، همان ديروز م‌گفت، تو

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


نفت من هم به ديرى فروختم. عقلاء «موالات» را در اكثر موارد معتبر م‌دانند. بله، معاملات هست كه مثلا گاه اوقات بين
دو حومت واقع مشود، بايد يك دولت اعلام موافقت كند، ايجاب را بخواند، مسؤول آن را بياورد با آنها صحبت كند.

شايد بين اين ايجاب و قبول پنج ماه طول بشد، اينها چيزهاي است كه نم‌شود از آن «عدم اعتبار موالات» را استفاده كرد. از
آنجا که مرحوم امام(ره) و محقق خوئ(رض) قايلند که «موالات معتبر نيست»، ي از ادلهاي كه بر «عدم اعتبار موالات» ذكر

كردهاند اين است كه معاملات كه بين حومتها برگذار م‌شود غالباً با فصل طويل بين ايجاب و قبول است.

ما م‌گوييم حالا بر فرض كه اين را قبول كنيم، چون ادله معاملات، ادله امضائ است، يعن هرجا که عقلاء موالات را معتبر
م‌دانند، مثلا در باب ناح، زن الان بيايد ايجاب را بخواند، مرد هيچ نويد، آناه يك ماه دير بويد «قبلت»، عقلا اين را قبول

نم‌كنند، م‌گويند همان موقع بايد م‌گفت حالا كه دير گفت فايده‌اى ندارد. اگر موالات معتبر نباشد، خيل مشل به وجود
م‌آيد، چرا كه بنابراين؛ بايع كه گفته «بعتك» ، بايد صبر كند تا ببيند اين مشترى و لو پنجسال دير «قبلت» را م‌گويد يا نه؟

عقلاء چنين چيزى را قبول نم‌كنند. بنابر اين، عقلاء «موالات» را معتبر م‌دانند، حت در مثل معامله بين دول، اينطور نيست كه
او ايجاب را بخواند و اين قبول را بويد، بله او اعلام موافقت م‌كند، نماينده‌اش را م‌فرستد، آخر الامر تصميم م‌گيرند و

انجام م‌دهند، و الا اينطور نيست كه او ايجاب را خوانده است و منتظر قبول ديري باشد.

شواهد «عدم اعتبار موالات»

در بعض از كلمات شواهدى بر «عدم اعتبار موالات» ذكر كردهاند. يك شاهد اين است كه شما از اينجا هديه‌اى را به كس كه
در اروپا زندگ م‌كند اهداء م‌كنيد، تا به دست او برسد پنج روز طول م‌كشد، اينجا بين ايجاب و قبول فاصله واقع شده

وييم معاطات معتبر است يا معتبر نيست، فرقرا دارد. ثانياً: بر فرض كه ب اين عنوان معاطات :است. جواب اين است كه اولا
بين عقد لفظ و غير لفظ نم‌كند، م‌گوييم اين کس كه شما وكالت داديد اين هديه را ببرد، آن زمان كه هديه را م‌دهد، از

طرف شما م‌دهد، يعن ايجاب شما هنوز ادامه پيدا كرده است، حالا يا ايجاب قول و يا ايجاب عمل، اين متصل به قبول
است.

شاهد دير اينه در بعض از كلمات مثال زدهاند به اينه پادشاه حبشه، ضمن هداياي كه براى پيامبر(ص) فرستاد، ماريه قبطيه
‐كه بعداً مادر ابراهيم شد‐ را هم فرستاد. از حبشه تا نزد پيامبر(ص) فصل طويل بوده، او اهدا كرده و پيامبر(ص) هم قبول

كرده است. جواب اين است که؛ اصلا من عرض كردم ممن است بوييم عقلاء در معاملات كه طرفين حضور دارند
«موالات» را معتبر م‌دانند، اما در معاملات اين چنين، هداياى اين چنين، كه اصلا عادتاً بين هديه كننده و گيرنده فاصله

است، اينجا موالات را معتبر ندانند.

نظر استاد در «اعتبار موالات»

لذا نظر ما؛ «تفصيل در باب موالات» است. نه م‌توانيم بطور كل بوييم موالات معتبر است، و نه م‌توانيم بويم موالات
معتبر نيست، «بله ملاك؛ عرف و عقلاست». در همين هبه دقت کنيد، من الان به شما گفتم من اين كتاب را به شما هبه كردم،

نفرموديد «قبلت» ، سوت كرديد، فردا مگوييد «قبلت» ، من م‌گويم؛ من ديروز به شما هبه كردم، م‌خواست ديروز
«قبلت» را بوي. در جاي كه طرفين حضور دارند، عقلاء «موالات» را معتبر م‌دانند، اما در اينونه موارد که شاهد آورديد

معتبر نيست. بحث «اعتبار موالات» به پايان رسيد.



و صل اله عل سیدنا محمد وآله اجمعین.


