
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » خمس »

در تاریخ ۲۹ مهر ۱۳۸۶

آیات الاحام/ خمس
جلسه 1 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اهمیت بحث آیات الاحام

با عنايات خداوند تبارك و تعال توفيق پيدا كرديم كه بحث مهم آيات الاحام را شروع كنيم و إن شاء اله بتوانيم مقدارى از اين
طريق هم با قرآن بيشتر مأنوس باشيم و هم از اين طريق بر غناى فقه بيفزاييم. 

بحث از آيات الاحام تأثير بسيار مهم در فقه دارد. اگر يك مراجعه‌اى بفرماييد، فقهاي كه در مباحث فقه به بحث آيات
الاحام توجه بيشترى كردند بحث‌هاى فقه شان دقيقتر و عميقتر است. علاوه بر اينه مستند اول و اصل ما در همه امور

قرآن است و لذا بايد اين بحث مطرح بشود.

من يادم هست كه والد راحل ما(رضوان اله عليه) ي از نات كه هميشه تأسف م‌خوردند اين بود كه در حوزه‌هاى علم ما
آنطورى كه بايد وشايد اين بحث آيات الاحام مورد توجه قرار نم‌گيرد؛ و خود ايشان در بحث فقه هرجا به يك مناسبت به يك
آيه شريفه م‌رسيدند تأمل زيادى م‌كردند و نات را استنباط م‌كردند كه ما اين نات را در كلمات ديران قبل از آن نديده

بوديم، بنابراين، ان شاء اله، اين بحث را شروع م‌كنيم.

نته اول: ملاک در تعیین آیات به عنوان آیات الاحام

لازم است نات را بعنوان بحث مقدمات اين آيات الاحام عرض كنم.

اولين نته اين است كه در قرآن كريم اينطور نيست كه تقسيم بندى به اين عنوان در خود قرآن وارد شده باشد، به مناسبت‌هاى
مختلف بزرگان و مفسرين آيات را خودشان تقسيم م‌كنند، م‌گويند اين آيات مربوط به معارف و عقايد است مثلا، اين آيات
مربوط به تاريخ است، اين آيات مربوط به علوم است، و اين آيات مربوط به تهذيب است، يا آيات مربوط به امامت و... . آن

وقت يك سرى از آيات كه ما ازش احام فقه را استفاده م‌كنيم اسمش را گذاشته‌اند «آيات الاحام» و كتب كه در اين باره
تأليف شده است از اين كتاب به آيات الاحام يا احام القرآن ياد مكنند. كه حالا بعض از اينها را من اسمش را هم ذكر

خواهم كرد. 

اينجا اولين سؤال كه مطرح است اين است كه ملاك بر اينه يك آيه‌اى جزء آيات الاحام باشد چيست؟ آيا يك ضابطه‌اى داريم
براى اينه ارائه بدهيم كه اين آيه جزء آيات الاحام است؟ ما م‌بينيم گاه اوقات فقهاء در اين كه آيا از يك آيه ما متوانيم يك

متَحل ّ‌قبِالح تبلَيكَ اللنا انّا اَنزاين آيه شريفه 105 سوره نساء {ا كنند، مثلا‌نيم يانه؟ اختلاف پيدا مرا استفاده ب م شرعح
بين النّاسِ بِما اَركَ اله ولا تَن للخانين خَصيما}. (نساء: 4/105) آيا از اين آيه ما م‌توانيم استفاده كنيم كه قول قاض حجيت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/93
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


دارد يانه؟ آيا از اين لتحم بين الناس م‌شود چنين چيزى را استفاده كرد يانه؟ دو گروه هستند، عده‌ اى م‌گويند بل، از اين آيه
استفاده م‌شود حم رسول بين مردم به استناد قرآن اين حجيت دارد.

ا هسمشوند آنها هم همين عنوان را دارند. شما در كتاب الطهارة ديديد كه آيه‌ى شريفه {لا ي‌زين رسول مران هم كه جايدي
شود كه طهارت ظاهريه، طهارت حت‌كنند كه آيا از اين آيه استفاده م‌كنند و بحث م‌رون} (واقعه: 56/79) را مطرح مطَهالم
از حدث، در مس قرآن معتبر است يانه؟ برخ بر حسب ظاهر اين آيه شريفه م‌گويند كه طهارت از حدث شرط جواز مس قرآن

كريم است، لا يمسه ا المطَهرون.

اما برخ م‌گويند اين آيه در مقام بيان اين نيست كه شما اگر مس ظاهرى بخواهيد بنيد بايد طهارت داشته باشيد، آيه در مقام
اين است كه مس واقع قرآن و رسيدن به باطن قرآن غير از طهارت باطنيه نم‌شود، كسان كه اهل فسق هستند، كسان كه اهل
ريا هستند، كسان كه اهل گناه و ظلم و اينها باشند، اينها به حقيقت قرآن نم‌رسند؛ بايد انسان يك طهارت باطن داشته باشد تا

به حقيقت قرآن برسد، همچنين ممن است كس بويد هم معناى اول از آيه فهميده م‌شود هم معناى دوم. 

سر اين كه برخ در مورد تعداد آيات الاحام گفته‌اند 500 آيه داريم، بعض‌ها گفته‌اند 1000 آيه داريم، بعض‌ها گفته‌اند دو هزار
آيه در قرآن داريم، سر اختلاف همين است كه برخ از فقهاء، از يك آيه يك حم فقه استنباط م‌كنند كه فقيه دير از اين آيه
حم فقه را استنباط نم‌كند. حالا سؤال اين است كه ما چه ضابطه‌اى براى اين معنا داريم، آيا ما م‌توانيم يك ملاك ارائه

بدهيم بر اين كه يك آيه عنوان آيات الاحام يا آيه فقه دارد.

اينجا به ذهن م‌رسد كه بوييم اگر از يك آيه‌اى به دلالت مطابق يا به دلالت التزام بتوانيم يك حم فقه را استفاده بنيم، به
عبارت اخرى بوييم آيه‌اى عنوان آيات الاحام را دارد، كه خداوند تبارك و تعال به دلالت مطابق يا به دلالت التزام در مقام
بيان حم فقه باشد. اقيموا الصلاة روشن است؛ كتب عليم الصيام روشن است. اينها به دلالت مطابق صريح در اين است
كه خداوند در مقام بيان يك حم فقه است. بوييم آيه‌اى كه به اين ملاك باشد، به دلالت مطابق يا به دلالت التزام در مقام

م شرعيك ح م يعنم هست يانه؟ حدر مقام بيان ح دانيم كه خداوند اصلا‌باشد؛ بنابر اين، اگر يك آيه‌اى نم م فقهبيان ح
نم‌دانيم يعن اصلا در مقام بيان يك حم شرع هست يا نيست، اينجا نم‌توانيم اين آيه را بعنوان آيه فقه تلق بنيم در قرآن

برخ از آيات هست كه در مقام بيان ملاكات احام است، در مقام بيان حمت‌هاست.

از اين نم‌توانيم بعنوان يك حم استفاده كنيم. اين نته را دقت بفرماييد، در باب ارث، در باب شهادت، در باب ديات، م‌دانيد
از نظر فقه تفاوت‌هاي وجود دارد بين زن و مرد تفاوت است، بين مسلمان و غير مسلمان تفاوت است، اينها چيزهاي است
كه در فقه ما با ادله متقن تثبيت شده‌ است. حالا اگر قائل بويد كه ما بياييم تمام اينها را با اين آيه شريفهي اعدلوا هو اقرب

للتقوى مطرح بنيم بوييم هر جا هر آيه‌اى، هر حم مطابق با عدالت بود، اينجا آيه فرموده اعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوى، از
كجا در مقام بيان حم شرع است؟ اعدلوا هو اقرب للتقوى در مقام بيان يك ملاك كل است. در مقام بيان اين است كه ملاك

در باب احام عدالت است؛ اما اينه آيه بويد اين بر طبق عدالت هست يا نه، اين را بيان نم‌خواهد بند، آيه نم‌خواهد
بويدكجا عدالت است و كجا عدالت نيست.

در خيل از موارد خود شارع براى ما بيان م‌كند شارع به مقتضاى آن احاطه كامله كه به احام دارد آمده بيان كرده است و
ما يقين داريم كه تمامش هم مطابق با عدالت است. اما نم‌توانيم بوييم كه به علت اين كه ديه زن نصف مرد است اين مسئله با

اين آيه مخالف است؛ يعن اين آيه م‌گويد ديه زن بر خلاف عدالت است. آيه كجا را بيان م‌كند؟ بله در مقام بيان يك حم
فقه نيست آيه در مقام بيان يك ملاك كل است. شما ببينيد نظير اين كه شما در باب آيه صيام داريد «كتب عليم الصيام كما

كتب عل الذين من قبلم لعلم تتقون» يا در بعض از آيات م‌گويد «اتقوا اله»، به اين بيان دقت كنيد نته مهم است، آيا يك
فقيه بما هو فقيه م‌تواند بويد اگر ما گفتيم ديه مسيح كمتر از ديه انسان مسلمان است اين بر خلاف تقوى است، آيه هم كه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=105
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=79
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=79
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=79
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187


امر كرده است اتقوا اله را. 

آيه اتقوا اله كجا در مقام بيان يك حم فقه است، آيه در مقام بيان يك اصل كل در همه امور است، در احام فقهيه ما براى
يك متعلق خاص حم لازم داريم، اگر شارع بويد واجب است و متعلق وجوب را براى شما بيان نند، اين واجب معنا ندارد

اما اگر گفت تجب الصلاة، اينجا متعلق معين و مشخص م‌شود.

در اينجا در اينونه آيات متعلق وجود ندارد، اتقوا اله چه متعلق دارد؟ پس ببينيد ما اين ملاك را م‌خواهيم ارائه بدهيم، اگر از
ما بپرسند چه ملاك براى آيات الاحام داريم م‌گوييم حم فقه جائ است كه يك متعلق معين باشد، اين هم كه م‌گوييم

حم فقه، چه حم فقه عام باشد و چه خاص. در آيه‌ى ما «جعل علَيم ف الدّين من حرج» يك قاعده كل است، عدم جعل
حم حرج، براى ما مشخص است شارع م‌گويد «ما جعل»، جعل نفرموده است چه جعل نفرموده است؟ حم حرج را،

متعلقش روشن است، يريد اله بم اليسر متعلق مشخص است متعلق الفعل الميسور و الفعل المقدور است اما در آيات اعدلوا
كجاست متعلقش؟ اتقوا اله كجاست متعلقش در اينجا ما متعلق نداريم، وقت متعلق نداشتيم جای كه متعلق نباشد، لا مجال

لوجود الحم الشرع حم شرع نداريم آنجا.

بنابر اين، آنچه به ذهن م‌رسد اين است كه ملاك اینه چه آيه‌اى در زمره آيات الاحام باشد اين است كه به دلالت مطابق يا به
دلالت التزام يا به ي از انحاء دلالات حالا ما منحصر به مطابق و التزام هم نم‌كنيم ولو به دلالت اقتضاء مثلا، مفيد يك

حم فقه باشد و حم فقه در جاي است كه متعلقش معين باشد و لذا شما م‌بينيد كه از صدر اسلام تا حالا فقيه نداريم كه
بيايد نسبت به إعدوا هو أقرب للتقوى تمسك بند براى اينه در مقام بيان حم فقه نيست.

پس از اين بيان كه ما گفتيم اولا ضابطه‌ى اينه يك آيه‌اى در زمره آيات الاحام قرار بيرد روشن م‌شود و ثانياً صرف
اختلاف اينه عده‌اى آمدند آيات الاحام نوشتند و اصلا اسمش را اين قرار دادند النهاية ف تفسير الخمس مأة آيه، گفته‌اند قرآن

500 آيات الاحام دارد و آمدند اصلا جزوه و رساله‌اى در تفسير اين 500 ذكر كردند حالا يك فقيه دير م‌آيد روشن م‌كند
آيات دير هم به اين ملاك كه ما عرض كرديم ازش حم استفاده م‌شود و بنابر اين نم‌توانيم بوييم منحصر به اين آيات
م فقهها بعنوان ح‌كنيد بعض‌است. همين آيه قضا را كه ذكر كرديم، همين آيه در مورد مس قرآن كريم شما ملاحظه م

استفاده م‌كنند و بعض‌ها استفاده نم‌كنند.

نته دوم: مؤلَفات آیات الاحام

نته دوم اين است كه فقهاء از همان صدر اسلام نسبت به نارش آيات الاحام اهتمام خاص برايش قايل بودند طبق آنچه كه
ابن نديم در الفهرست نقل م‌كند اول كس كه در ميان شيعه آيات الاحام را نوشت كس است بنام نصابه كلب كتاب نوشت

بنام احام القرآن، مرحوم حاج آقا بزرگ تهران در كتاب الذريعه در جلد اول صفحه 40 ايشان نوشته هو اول من صنف ف هذه
الفن دومين كس كه آمده نوشته محمد بن ادريس شافع، كه متوف 204 است 9 سال بعد از رحلت اين نصابه كلب تازه متولد

شده است اين هم از نظر تاريخ نارش. كتب كه در آيات الاحام است در بين شيعه طبق آنچه كه مرحوم آقا بزرگ تهران در
الذريعه آورده حدود س اثر براى علماء شيعه ايشان ذكر كرده است.

و در بين مذاهب دير آنها هم آيات الاحام دارند شافعيه دارد، حنبل دارد، حت در بين غير مذاهب اهل سنت مثل زيديه، زيديه
حدود 15 تأليف در آيات الاحام دارد و همچنين ساير مذاهب. در بين آيات الاحام شيعه چند آيات الاحام بسيار مورد توجه
است اول آنها فقه القرآن مرحوم قطب راوندى است كه قطب راوندى متوف 573 قمرى است، دوم كنز العرفان فاضل مقداد

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


است كه از شاگرد مبرز شهيد اول بوده و سوم زبدة البيان مرحوم مقدس اردبيل است و چهارم كتاب است بنام مسالك
كه در قرن يازدهم بوده و از شاگردان شيخ بهاي شمس الدين كاظم ام براى فاضل جواد مرحوم كاظمآيات الاح الافهام ال

است.

اين آيات الاحام كه در بين شيعه است ي از آيات الاحام كه من تعريف او را از مرحوم والد شنيده بودم كتاب است بنام
«قلائد الدرر ف بيان آيات الاحام بالاثر» براى مرحوم شيخ احمد جزايرى است كه متوف 1151 قمرى است كه والد ما

م‌فرمودند من نات را در اين قلائد ديدم كه در ساير كتب مربوط به آيات الاحام آنجا نديده بودم،

در ميان اهل سنت آنچه كه معروف است ي احام القرآن جصاص است كه حنف مذهب است و متوف 370 قمرى است و
از مهمترين تفاسير فقه در نزد حنف هاست.

دوم باز آن هم احام القرآن است غالباً اهل سنت اسم اين آيات الاحام را بعنوان احام القرآن آمدند بيان كردند باز يك احام
القرآن دارند طبرى نام دارد كه باز فقهاء معروف شافعيه است.

سوم يك احام القرآن ديرى است ابن عرب دارد، غير از آن مح الدين ابن عرب صاحب فتوحات است اين ابن عرب ماليه
است.

نته‌اى كه در اين كتب وجود دارد بحث از آيات الاحام، اهل سنت بيشتر روى ترتيب سور پيش آمدند، يعن از همان اولين
سوره قرآن كه فاتحة التاب است بحث م‌كنند كه آيا خواندن بسم اله در قرائت واجب است يا واجب نيست بعد همينطور

سوره بقره، سوره بقره آيات دارد به ترتيب سور آيات را ذكر كرده‌اند، اكثر اين آيات الاحام اهل سنت ترتيب است روى ترتيب
سور است اما علماى شيعه روى ابواب فقه پيش آمدند، مثلا قطب راوندى در فقه القرآنش روى ابواب فقه اول كتاب الطهارة

بعد كتاب الصلاة، بعد همينطور صوم، بعد زكاة بعد خمس، حج همينطور روى ترتيب كتب فقه آمدند ذكر كردند، در فقه
القرآن راوندى همينطور است در كنز العرفان فاضل مقداد همينطور است، در زبدة البيان اردبيل همينطور است در مسالك
نجف ه العظممرحوم آيت ال فاضل جواد همينطور است، اين مسالك الافهام يك مقدمه بسيار خوب الافهام مرحوم كاظم

مرعش(رضوان اله تعال عليه) دارد كه ببينيد اين مقدمه را كه نات نافع دارد، اين مقدمه ايشان.

پس يك نوع بحث اين است به ترتيب سور بحث شود.

دوم اين كه به ترتيب ابواب فقه بحث بشود، نوع سوم بحث كه امان دارد اين است كه ما باز موضوع بندى بنيم، بوييم
آيات مربوط به حجاب، آيات مربوط به صدقات، آيات مربوط به جن يعن از جهت فقه اش را م‌خواهيم بوييم آيات احام

مربوط به مسجد آيات مربوط به خانواده اين هم يك نوع است كه ما بعنوان موضوع اين آيات را مطرح بنيم كه چه بسا اگر
موضوع مطرح بشود يك نات را از ضم بعض از آ يات به آيات دير ما بتوانيم استفاده بنيم كه اگر اين ضميمه نباشد

نم‌شود. 

حالا ما وقت بخواهيم شروع كنيم بنایمان بر اين است كه ان شاء اله از آنچه كه حالا يك مقدارى مهمتر و مورد ابتلاء باشد بنا
داريم آيات مربوط به خمس را در قرآن مطرح كنيم، خصوصاً با اين هجمه شديدى كه اين روزها عليه شيعه م‌شود نسبت به

مسئله خمس جزوه‌های را اين وهابيون از خدا و از قرآن ب خبر اينها منتشر كردند در ايام حج بين زائرين ايران و شيعه‌ها هم
توزيع كردند و ي از حرفهايشان اين است كه در كجاى قرآن آمده است كه شما از ربح تجارت تان بايد خمس بدهيد چنين

چيزى در قرآن وجود ندارد.

إن شاء اله ما حالا اينطور شروع م‌كنيم تا بعد آيات بعدى را معين كنيم، ما نه به ترتيب سوره و نه به ترتيب ابواب فقه حالا
يك اولويت كه در ذهن خودمان هست طبق همان اولويت پيش م‌رويم. ممن است بعض از اين آيات مربوط به زنان را هرچه



آيه در قرآن مربوط به زن هست از ناح با او، طلاق او، عده او، حجاب او هرچه كه مربوط به او است مطرح بنيم. اين راجع به
اينه ان شاء اله از چه آيه‌اى ما بخواهيم شروع بنيم.

نته سوم: فائده بحث آیات الاحام

يك نته اى من عرض كنم و آن اين است كه در ذهن بعض م‌آيد كه اصلا بحث از آيات الاحام چه فايده‌اى دارد؟ اگر ما
روايات را ضميمه ننيم ادله دير را ضميمه ننيم بحث از آيات الاحام به خودى خود چه فايده‌اى دارد؟ خصوصاً با توجه به
فرموده كه اين روايت در جلد 18 وسائل صفحه 136 ابواب صفات قاض ه در آن روايت معروفه كه امام باقر (ع) به قتاداين

باب 13، حديث 25 آمده است:

 دخل قتادة بن دعامه عل اب جعفر فقال حضرت به او فرمود يا قتادة انت فقيه اهل البصره، فقال هذا يزعمون مردم اينطور
فر م‌كنند كه من فقيه هستم فقال ابو جعفر(ع) بلغن انك تفسر القرآن، به من گفتند تو قرآن تفسير م‌كن؟ فقال له قتادة نعم،

حضرت فرمود ويهك يا قتادة ان كنت انما فسرت القرآن من تلقاء نفسك اگر قرآن را به رأى خودت تفسير كن فقد هلت و
اهلت هم خودت هلاك شدى و هم ديران را هلاك كردى و ان كنت قد فسرته من الرجال اگر از همين علماى خودتان باز

بخواهيد بيريد از بزرگان خودتان بخواه اظهار نظر بن و نظر آنها را بياورى باز هم فقد هلت و اهلت ويهك يا قتادة انمإ؛ ّّ
يعرف القرآن من خوطب به اين اشال را چونه ما بايد جواب بدهيم.

عرض كردم خلاصه اين اشال اين است كه برخ اصلا خيل روشن هم عرض كنم برخ از فقهاى كه بحث از آيات الاحام را
مستقلا ذكر نم‌كنند ي از ادله شان همين است م‌گويند ما از آيه نم‌توانيم حم نهاي را استفاده كنيم بايد ببينيم مقيدى دارد،
مخصص دارد تقيدى در روايات دارد يا ندارد، لذا تا روايات ضميمه نشود نم‌شود حم را استفاده اگر هم بخواهيم روايات را

ضميمه بنيم خود همان فقه م‌شود دير چه نيازى است كه ما بحث آيات الاحام را جدا ذكر بنيم، اين نته چند جواب
دارد.

اولين جواب اين است كه بحث از آيات الاحام هم شبيه بحث از قواعد فقهيه است و شبيه بحث از قواعد اصوليه، مر يك
اصول به مجرد اينه قاعده اصول را استنباط كرد م‌تواند بلا فاصله حم را صادر بند مر يك فقيه در قاعده فقه به مجرد

اينه يك قاعده‌اى را آمد بحث كرد، حالا آمد بحث كرد ما جعل عليم ف الدين من حرج منافات ندارد كه بعداً يك دليل و يك
روايت معتبرى بيايد تخصيص بزند بويد ما جعل الا در اين موارد، ما در بحث از آيات الاحام هم همين روش را داريم،

م‌خواهيم بويم ما باشيم و آيه، آيه ازش چه استفاده م‌شود؟

به فقه كه م‌رسيم به اعتماد به روايات خيل در آيه و قرائن آيه و قبل و بعد آيه اصلا خيل توجه نم‌كنيم بالاخره بايد يك جاى
بحث از اين آيات الاحام كه اگر ما باشيم و اين آيات شريفه قرآن ببينيم چه ازش استفاده م‌شود و چه بسا اين ثمره‌اش در اين

است اگر بعداً روايت مخالف و معارض نبود بر طبق همان عمل م‌كنيم، اگر بود بر طبق روايت عمل م‌كنيم اين اولا. ثانياً
آنچه كه در اين روايت قتادة است اين آيا ما را باز م‌دارد از اينه به طور كل به آيات الاحام مراجعه كنيم؟

خود اخباریین كه آمدند گفتند ظاهر قرآن حجيت ندارد، نتوانستند در آيات الاحام اين ادعاى خودشان را پياده كنند، آمدند
استثناء كردند، گفتند در آيات الاحام ظاهرش حجيت دارد، حالا با قطع نظر از اين كلام اخبارى‌ها الان ما باشيم و اين روايت
معتبر روايت زيد شحام است امام م‌فرمايد تو حق ندارى بر طبق قرآن فتوى بدهيد انما يعرف القرآن من خوطب به آيا اين ما
را باز م‌دارد از اين كه ما از آيه چنين حم را استفاده بنيم؟ حالا من اين مثال را عرض بنم مثل اينه وقت گذشته، باشد

براى فردا.




