
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۲۹ آبان ۱۳۸۶

کتاب البيع
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرمايش محقق خوئ(ره)

در بحث اعتبار ماضويت در عقود، عرض كرديم كه اين بحث متفرع بر اين است كه در صيغ عقود، جمله فعليه را لازم بدانيم و
الا اگر كس در صيغ عقود؛ قائل به کفايت جمله اسميه شود، دير نوبت به اين بحث نم‌رسد. فرق بين جمله اسميه و جمله

فعليه را هم بيان كرديم. از كسان كه تصريح فرموده به اينه جمله اسميه در صيغ عقود كاف است، مرحوم محقق خوئ(قدس
سره) است (مصباح الفقاهة، ج1، ص310 كتاب البيع). ايشان م‌فرمايند: انشاء به جمل اسميه تحقق پيدا مكند.

در مقام مثال فرمودهاند؛ اگر بايع به مشترى بويد «هذا لك بعوض»؛ اين مال در مقابل عوض براى توست و انشاء بيعيت را
قصد كند، بيع واقع م‌شود. يا در باب اجاره بويد «منفعة هذا الدار لك بذا» ، منفعت اين خانه در مقابل اين پول براى

توست، اجاره واقع م‌شود و لازم نيست كه با جمله فعليه بويد «آجرتك» . استدلال ايشان اين است که «انشاء» ‐طبق تفسير
ايشان‐؛ عبارتست از «اظهار اعتبار نفسان»، در تمام مواردى كه انشاء هست، قبل از انشاء، منش يك اعتبارى در عالم نفس
دارد، مثلا «وجوب» يا «بيعيت» يا «مليت» را اعتبار م‌كند و اين اعتبار را با ي مظهر اظهار م‌كند. آناه م‌فرمايد؛ اين

مظهر ممن است فعل باشد يا اسم باشد، جمله فعليه باشد يا جمله اسميه باشد فرق نم‌كند. بنابر اين، ايشان طبق تفسيرى كه
براى انشاء م‌كنند، اين بيان را دارند.

نقد فرمايش محقق خوئ(ره)

در باب انشاء، چهار مبنا وجود دارد، كه در علم اصول اين مبان مورد بحث واقع م‌شود. خود ما در اول علم اصول ‐در بحث
فرق بين خبر و انشاء‐ مفصل بحث كرده ايم. مشهور م‌گويد «الانشاء هو ايجاد المعن باللفظ» ؛ انشاء، ايجاد معنا با لفظ

است. اگر «وجوب» را با «صيغه افعل» ايجاد كرد، انشاء م‌شود. بر اين نظريه مشهور، اشالات ذكر شده است كه در محل
مختلف در باب انشاء، فرق تواند در صيغ عقود واقع شود، بين مبان‌وييم جمله اسميه مخودش جواب دادهايم. پس اين كه ب

نم‌كند.

بنابراين، اين بحث روشن است كه در تحقق انشاء، بين جمله اسميه و بين جمله فعليه فرق نيست و هيچ كدام از مبان اربعه
انشاء، تأثيرى در اين بحث ندارد. اکنون طبق اين مبنا كه در صيغ عقود، جمله فعليه معتبر است، آيا ماضويت معتبر است يا نه؟

امام(رض) در تحرير الوسيله م فرمايد: «ولا يعتبر الماضوية و ان كان احوط». بايد ديد دليل کسان كه قايل به ماضويت
شدند چيست؟ اگر دليل اينها مخدوش بود و نتيجه گرفتيم كه ماضويت معتبر نيست، چرا امام(ره) فرموده «وان كان احوط» ؟

‐اين احوط در اينجا، احوط استحباب است، چون احتياط بعد از فتواست‐. اما برخ از بزرگان، مثل مرحوم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


گلپايان(رضوان اله عليه) در حاشيه خود بر «وسيله» مرحوم اصفهان(ره) نوشته‌اند «اين احوط، لا يترك»؛ که اين احتياط،
احتياط وجوب است. ما بايد ي ي بررس کنيم که دليل آن فقيه كه «اصلا احتياط نم‌كند» يا «احتياط استحباب م‌كند»

يا «احتياط وجوب م‌كند» چيست؟

ادلّه اعتبار ماضويت

وقت مجموع كلمات فوق را ملاحظه كنيم، سه دليل بر اعتبار ماضويت اقامه شده است. دليل اول؛ اجماع است. مرحوم
علامه(رض) در تذكره؛ اجماع علماء را بر «اعتبار ماضويت» نقل فرموده است.

نقد دليل اول: ش نيست كه بين فقهاء متقدم، «ماضويت» مشهور بوده است. مرحوم شيخ طوس(ره)، ابن حمزه(رض) در
كتاب وسيله، محقق(ره) در كتاب شرايع، علامه(ره) در ارشاد، فخر المحققين(رض) در شرح ارشاد، شهيد اول(ره) در دروس،
تنقيح و مسالك؛ قايل شدهاند كه «ماضويت معتبر است». معناي قول به ماضويت؛ اين است كه اگر كس با صيغه مضارع يا

صيغه امر معامله را منعقد ساخت، عقد منعقد نم‌شود.

علامه(ره) در مختلف (ج5، ص 85، چاپ دفتر تبليغات) م‌گويد: «و لابد من الاتيان فيهما بلفظ الماض، مثل ان يقول: بعتك
هذا بهذا، فيقول المشترى: اشتريت. و لو أت بلفظ الامر أو الاستفهام لم يقع» ؛ ايجاب و قبول را بايد به لفظ ماض آورد، و اگر

مشترى به صورت امر بويد «بعن» ، بايع هم بويد «بعتك» ، معامله واقع نم‌شود. اما نته اينجاست که آن مقدار كه ما
تفحص كرديم؛ اينطور نبوده كه مسئله اجماع باشد.

در مقابل اين فقهاء؛ قاض(رض) در كامل، و نيز صاحب كتاب مهذب، در بين متقدمين قائل به «عدم اعتبار ماضويت» شدند و
فرمايد: «لايخلو هذا من قوة، لو فرض صراحة المضارع ف‌مرحوم شيخ انصارى(ره) هم قائل به «عدم اعتبار» است. ايشان م

الانشاء عل وجه لايحتاج ال قرينة المقام» ؛ يعن عدم اعتبار ماضويت خال از قوت نيست، اگر مضارع طورى صريح در
انشاء باشد كه نيازى به قرينه غير لفظيه و قرينه مقاميه نداشته باشد.

پس اولين اشال ما به اين اجماع، اشال صغروى است؛ يعن در ميان فقهاء اجماع نبوده كه شما نقل اجماع كرديد. ثانياً: ما
وقت عبارت مرحوم علامه(رض) را ملاحظه کنيم (فلو قال: أبيعك، أو قال: أشتري، لم يقع إجماعا)، در عبارت ايشان، اجماع،

روى مضارع آمده؛ يعن معقد اجماع، «مضارع» است. پس اين اجماع شامل امر نم‌شود. البته صاحب كتاب مفتاح
الرامه(ره) اجماع را که به تذكره علامه نسبت مدهد، هم در مضارع و هم در امر نسبت مدهد. ول نسبت بايد با دقت باشد،

چرا که مرحوم علامه(ره) اجماع را فقط روى مضارع آورده است. ثالثاً: اگر اشال صغروى هم نسبت به اين اجماع نباشد،
اشال كبروى هست؛ يعن در اينجا اين اجماع حجيت ندارد. چون اين اجماع، مدرك است و اجماع مدرك اعتبارى ندارد. ‐

ما در بحث قاعده الزام كه در ماه مبارك رمضان مطرح کرديم، اين نته را گفتيم كه بعض از بزرگان م‌خواهند بفرمايند
«مدرك بودن»، مخل به حجيت اجماع نيست. لن ما اثبات كرديم كه «مدرك بودن» به حجيت اجماع ضرر م‌زند. الان هم

تقريباً نود و نه در صد از فقهاء همين نظريه را دارند كه اگر اجماع مدرك يا محتمل المدرك شد، اين دير از اصالة م‌افتد و
اعتبارى ندارد‐.

دليل دوم (بر اعتبار ماضويت): گفته‌اند انشاء به غير ماض، خارج از متعارف است. ما وقت عقود متعارفه بين مردم را
ملاحظه مکنيم، با صيغه ماض عقد جاري مکنند. پس انشاء به غير ماض، خارج از عقود متعارف است و دير اطلاقات و

عمومات شامل آن نم‌شود.

نقد دليل دوم: قبلا چنين استدلال را جواب داديم، که «متعارف بودن»، منشأ انصراف نم‌شود. متعارف بودن، جلوى اطلاق و



» هرچيزى را كه بر آن بيع و عقد صدق كند و لو يك مصداق غير متعارف عموم را نم‌گيرد. «احل اله الْبيع» و «اوفُوا بِالْعقُودِ
باشد شامل م‌شود. بله، اگر كس بويد بيع به صيغه مضارع را عرف، بيع نم‌داند، آن يك حرف ديرى كه بررس خواهيم

کرد. اما اگر عقد م‌دانند ول عقد غير متعارف، مشمول اطلاقات مشود. پس اين دليل دوم هم باطل است.

دليل سوم: ‐كه شايد برخ از بزرگان (مثل مرحوم نائين(قدّس سره) ) كه اين فتوا را دارند به اين دليل بيشتر تمسك م‌كنند‐
صريح در انشاء است. چون در مضارع وقت ،صيغه ماض كه صيغه مضارع و صيغه امر، صراحت در انشاء ندارد، ول

م‌گويد «ابيعك» ، اين به وعده شبيهتر است، نم‌گويد الان بيع واقع شد، اين ظهور در اين دارد كه من به تو وعده م‌دهم كه در
آينده اين را به تو بفروشم. يا در صيغه امر وقت مشترى م‌گويد «بعن» ، اين أشبه به مقاوله است، يك مقاولۀ بين الطرفين

است، اما صراحت در انشاء ندارد. لذا م‌گوييم كه بايد به صيغه ماض باشد.

نقد دليل سوم: جواب كه در اينجا م‌دهيم اين است كه اولا: آيا ماض بنفسه صريح در انشاء است يا به كمك قرينه، ظهور در
انشاء دارد؟ ترديدى نيست كه بايد يك قرينه‌اى باشد و اين ماض در انشاء استعمال شود. اگر اين چنين است، نتيجه اين م‌شود

که ماض، مضارع و امر از نظر عدم دلالت بر انشاء بدون قرينه يسان است. وقت قرينه‌اى در كار نبود م‌گوييم هيچ كدام
دلالت بر انشاء ندارد. اما اگر قرينه آمد باز هم فرق بين آنها نيست، اگر قرينه آمد همانطور که ماض در مقام انشاء استعمال

شده، مضارع و امر هم با وجود قرينه در مقام انشاء استعمال م شود.

ثانياً: آيا در روايات يا لسان عرب، صيغه مضارع را در مقام انشاء بار برده‌اند يا نه؟ بله، در روايات از امام(ع) سؤال م‌كنند
آيا كس كه نمازش را اينطور خوانده و يادش رفته، اعاده كند يا نه؟ م‌فرمايند «يعيد»، به صيغه مضارع . معلوم م‌شود كه

دربين اهل لسان، وقت قرينه بر انشاء باشد، صيغه مضارع هم در انشاء استعمال م‌شود و اشال ندارد. مرحوم ايروان(ره) در
حاشيه ماسب نيز همين جواب ما را دارند، م‌فرمايد؛ بدون قرينه هيچ كدام دلالت بر انشاء ندارد و با قرينه همه م‌توانند

دلالت داشته باشند و اينطور نيست كه بوييم ماض أصرح در انشاء است يا صراحت دارد و مضارع صراحت ندارد.

ممن است کس بويد كه بناء عرف و عقلاء در تحقق معاملات و عقود، اين است كه از صيغه ماض استفاده مکنند. آيا اين
امر سبب م‌شود كه ما فتوا دهيم كه ماضويت معتبر است يا نه؟ مگوييم اين مقدار به اندازه‌اى نيست كه فتوا دهيم، بله نهايتاً

احتياط وجوب كنيم. يا باز يك مرحله پايينتر؛ اين مقدار، مقدارى است كه بايد احتياط استحباب كنيم. شايد بتوان گفت كه
امام(رض) که احتياط استحباب كردند، به دليل ي از اين دو مطلب باشد؛ ي همين بناء عرف و عقلا، که بنايشان اين است
كه معاملات خود را به صيغه ماض منعقد م‌كنند. ديري اينه چون مبناي امام(ره) اعتماد و اعتناء به فتواى مشهور است،

در اين مسئله دليل بر اعتبار ماضويت نداريم، اما گفتيم مشهور متقدّمين فتوا دادهاند كه ماضويت معتبر است، حالا كه مشهور
اينطور است و شهرت فتوائيه هم مطلب نيست كه فقيه به آسان از كنار آن بذرد، اينجا يا احتياط استحباب م‌كند و يا اگر اين

شهرت، شهرت محققه محم باشد، احتياط وجوب م‌كند.

اما اگر همين شهرت هم مدرك است ‐همانطور كه اجماع مدرك بدرد نم‌خود، شهرت مدرك هم بدرد نم‌خورد‐ فقط مجال
احتياط استحباب است. و از آنجا که شهرت در اينجا، شهرت مدرك است، لذا ولو چنين شهرت وجود دارد، ايشان احتياط

استحباب فرموده‌اند. پس روشن شد كه ماضويت هم اعتبارى ندارد.

فرق بين کلام فخر المحققين(ره) با کلام مرحوم شيخ(ره)

سؤال را قبلا مطرح كرده بوديم، كه فرق بين كلام فخر المحققين(ره) و كلام شيخ(ره) چيست؟ فرق کلام اين دو بزرگوار در اين
فرمايد نه، لفظ‌را براى معاملات وضع كرده است، اما شيخ(ره) م گويد: از اول شارع الفاظ‌است كه فخر المحققين(ره) م
را وضع نرده، اما الفاظ كه الان در لسان شرع احام روي آن آمده اينهاست، و معناي اين امر اين نيست كه بوييم شارع

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


وضع كرده است، بله شارع، حم را براى بيع بيان کرده، و اين حم را روى همين الفاظ رايج متعارف در لسان خودش
آورده است. پس فرقش بين وضع و عدم وضع است.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


