
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۲۷ آبان ۱۳۸۶

کتاب البيع
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چيده بحث گذشته

در جلسه قبل سؤال را مطرح کرديم و عرض کرديم روي آن تحقيق کنيد، سؤال اين بود كه فرق بين مبناى شيخ(ره) و مبناى
فخرالمحققين(رض) چيست؟ با اينه اينها به حسب ظاهر خيل نزديك به هم است، اما فرق اساس بين اين دو مبنا چيست؟

اکنون نيز تحقيق در اين زمينه را تا جلسه بعد به دوستان واگذار مکنيم.

در جلسه قبل؛ ضابط مرحوم شيخ(ره) را هم بيان كرده و آن را مورد مناقشه قرار داديم و تا اينجا آن مقدار دليل كه براى عدم
جواز استعمالات كنائيه يا عدم جواز استعمالات مجازيه بيان شده بود را ذكر كرديم. چنانه قبلا هم عرض شد؛ بحث «الفاظ در

باب عقود» بسيار مورد ابتلاء است، در استفتائات از مراجع سؤال مكنند كه؛ من اينطور گفتم و او اينطور گفت، آيا اين بيع
است يا نه، وصيت است يا نه، اجاره است يا نه؟ ما اگر گفتيم در باب عقود، لازم است از الفاظ معين و الفاظ كه شارع وضع

كرده استفاده شود‐كه فخر المحققين فرمود‐ ،يك نتيجه‌ م‌گيريم، و اگر گفتيم كه آن الفاظ دائر و رايج در لسان شارع است،
يك نتيجه م‌گيريم. و اگر مبناي را كه به تبع امام(رض) اختيار كرديم قائل شويم‐که در باب عقود اصلا لازم نيست لفظ صريح

در عنوان معامله باشد، بله هر لفظ كه بر مقصود دلالت كند عرفاً كاف است‐ نتيجه ديرى گرفته م‌شود.

فرمايش محقق نائين(قده) پيرامون استعمال الفاظ کنائ و مجازي

قبلا عرض كرديم از كسان كه مثل مرحوم شيخ انصارى(ره) قائل است كه استعمالات كنائيه و مجازيه در الفاظ عقود جريان
ندارد مرحوم نائين(قده) است. ايشان (منية الطالب، جلد1، صفحه105) استدلال دارند كه بايد مورد بررس قرار گيرد. ايشان
در مقدّمه‌اى که در ابتداي بحث ذكر كرده فرموده: اين عقود و ايقاعات حقايق بسيط و غير مركب دارند. بيع يك حقيقت بسيط
دارد، و مركب از جنس و فصل نيست، اجاره يك حقيقت بسيط دارد، و مركب از جنس و فصل نيست. بيع معناى تملي دارد

بنام «تمليك» و فصل ز بنام «بيعيت» داشته باشد، يا در اجاره؛ جنسممي بنام «تمليك» و فصل و چنين نيست كه بيع؛ جنس
بنام «اجاره بودن» داشته باشد. بله «تمليك»، عين «بيعيت» و «بيعيت»، عين «تمليك» است.

در بيع، يك معنا و حقيقت بسيط بيشتر وجود ندارد. در ادامه م‌فرمايند همانطور كه در افراد و مصاديق بيع م‌گوييد «تمليك»
ر انجام مكه امروز و روزهاي دي دهد، يا بيع‌رى انجام مكه دي دهند، يا بيع‌كه زيد و عمرو انجام م بيع است، مثلا

شود، در تمام اينها يك امر واحد و حقيقت واحد بنام «تمليك» وجود دارد و خصوصيات فردي هيچ دخالت ندارد، همين
«حقيقت»، در انواع معاملات هم وجود دارد. در بيع يك حقيقت واحد بنام تمليك وجود دارد، نه تمليك بعلاوه بيعيت، بله

تمليك، عين بيعيت است و بيع هم عين تمليك است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در اجاره نيز تمليك هست و تمليك عين اجاره است و اجاره هم عين تمليك است. «بيع»، «اجاره»، «هبه»، «صلح» و امثال
اينها، يك حقيقت بسيط بنام تمليك دارند، منتها تمليك بيع، عين بيعيت است و تمليك اجاره‌اى، عين اجاره است و دو چيز
نيست. آناه نتيجه م‌گيرند که اگر عناوين عقود و معاملات، يك حقيقت بسيط دارند، وجود و تحقّق حقيقت بسيط در عالم

خارج، دفع است، يعن دفعةً موجود م‌شود و وجودش تدريج نيست. اگر بوييم بيع، مركب از جنس و فصل است، اول
جنس و پس از آن فصل م‌آيد، وجودش تدريج است، اما اگر گفتيم اينها يك حقايق بسيط دارند و دفعة موجود م‌شود، يك

.دارند نه تدريج وجود دفع

پس مقدمه مرحوم نائين(رض) اين شد كه عقود و ايقاعات، يك حقايق بسيطه هستند و تحقق حقيقت بسيط، دفع است نه
تدريج. سپس اين قانون كل را در ما نحن فيه جارى كردند و م‌فرمايند اگر در عقدى، از الفاظ مجازي استفاده شود، بايد يك

قرينه صارفه همراه آن باشد، چون مجاز آن است كه محتاج به قرينه است. وقت م‌گوييد «نقلت»، لفظ «نقل» را استعمال
مکنيد، بعد قرينه م‌آوريد كه مراد از اين «نقل»، «نقل بيع» است.

«نقلت» در معناى حقيق خودش كه همان معناى كل نقل است استعمال م‌شود، قرينه م‌گويد اين نقل، نقل بيع است و آن
هم در همان معناى تصديق خودش استعمال م‌شود. تعبير ايشان اين است که؛ اولا بين اين دو دلالت در اينجا، تناقض بوجود
مآيد، چرا که مثلا فرض كنيم بجاى كلمه «نقل» بويد «وهبت مع الثمن» يا «وهبتك بعوض»، اين «وهبت» لفظ است که

در معناى حقيق خودش استعمال م‌شود، ول «بعوض» قرينه است که آن هم در معناى حقيق خودش استعمال مشود.

ه تحقق تمام اينها دفعندارد، بل ندارد، هبه هم وجود تدريج اين تناقض است. ثانياً ما گفتيم بيع وجود تدريج فرمايد اولا‌م
است. اگر اول گفت «وهبت» ، معناى دفع «هبه» ايجاد م‌شود، اينطور نيست كه وقت م‌گويد «وهبت»، هيچ امري ايجاد
نشده باشد، که بخواهد منتظر باشد تا «بعوض» بيايد بعد ايجاد شود. بله وقت م‌گويد «وهبت»، بلافاصله معناى هبه ايجاد

مشود. وقت ايجاد با اين «بعوض» تناقض پيدام كند، بوييد وقت «بعوض» م‌آيد، آن را از آنچه كه ايجاد شده به يك وجود
دير برم‌گردانيم.

م‌گوييم اين محال است. اگر چيزى ايجاد شد، ارجاعش به چيز دير محال است. در نتيجه م‌فرمايند با توجه به آنچه كه در
مقدمه گفتيم؛ که اين معاملات و عقود، يك حقايق بسيط دفع هستند، وقت م‌گوييد «وهبت» ، نم‌توانيد بوييد هنوز معنا
ايجاد نشده، بله بايد بلافاصله و دفعةً معناى بسيط «وهبت» ايجاد شود. اگر ايجاد شد، رجوع و برگرداندن چيزى كه ايجاد
شده، از آنچه كه ايجاد شده، محال است. پس اگر بعداً «بعوض» را هم بوييد، دير اثرى ندارد. و اگر م خواهيد مجازى

استعمال كنيد، در بيع اثرى ندارد ‐طبق همين برهان كه بيان كرديم‐. در آخر هم م‌فرمايند اگر بوييد از اول م‌خواهيم يك
ايجاد مع القرينه كنيم، يعن بيع را مع القرينه ايجاد كنيم، اين مستلزم اين است كه چيزى كه دفع است تدريج شود و انقلاب

عما هو عليه لازم م‌آيد.

اين استدلال است كه مرحوم نائين(ره) بيان مکند. ملاحظه م‌كنيد كه مطلب عميق و دقيق است. اگر كس اين استدلال را
بپذيرد، بايد باب كنايات و مجازات را بطور كل کنار بذارد و بويد استعمال كناي و مجازى در تمام عقود ممنوع است.

نقد استاد و مرحوم امام(رض) بر محقق نائين(قده)

از اين استدلال چند جواب داريم. يك جواب نقض؛ كه شما در خود ايجاب و قبول چه مگوييد؟ بالاخره كس كه ايجاب را
م‌خواند، چيزى را ايجاد كرده يا نه؟ اگر بوييد ايجاد نشده معنايش اين است كه بيع يك امر تدريج است، يك جزئش ايجاب

است، يك جزئش هم قبول است، پس تدريجاً موجود م‌شود. اگر بوييد ايجاد شده، شما كه م‌گوييد يك چيزى كه ايجاد شده،
دير رجوعش از آن موجود به غير او محال است. اگر كس گفت «بعتك»، و با آن بيع ايجاد شده باشد، لازمه‌اش اين است كه



و لو «قبلت» هم نيايد چيزى ايجاد شده باشد، و حال آنه هيچس اين حرف را قبول نم‌كند.

جواب دوم ؛ جواب است كه مرحوم امام (البيع، جلد1، صفحه‌321) فرمودهاند، ‐عرض كردم باز هم ترار م‌كنم که ما مقيد
هستيم در اين بحث، نات دقيق كه امام(رض) در «البيع» بيان كردهاند را متعرض شويم، و بنا نداريم که با عجله مسئله را

بخوانيم و رد شويم، البته در عين اينه خيل هم كند بحث نخواهيم کرد. ول انصافاً اين «البيع» مشحون از دقايق است‐ ايشان
م‌فرمايند تمام عقود، مركب هستند نه بسيط، منتها يك مركب اعتبارى است نه مركب حقيق و اين كلام شما در فرض است

كه ما بخواهيم اينها را يك مركبات حقيقيه بدانيم.

ا اگر گفتيم «مركب اعتبارى» است، معنايش اين است كه يك «جنس اعتبارى» و يك «فصل اعتبارى» دارد. «اعتبار» يعنام
چه؟ «اعتبار» يعن تحليل كه عقل م‌كند. عقل م‌گويد اين معامله چيزى دارد بنام «ما به الاشتراك»، بالاخره بين «بيع»،
«هبه»، «صلح» و «اجاره» يك «مابه الاشتراك» وجود دارد. اين «مابه الاشتراك»، بر طبق تحليل عقل و اعتبار، «جنس»
كنيم. وقت‌است. «ما به الاشتراك» تمام اينها «تمليك» است. و يك «مابه الامتياز» هم دارد كه از آن به «فصل» تعبير م

مگوييم «بعتك بلا عوض»، اين «بلا عوض» م‌شود فصل براى «عوض»، و «مع العوض»، فصل براى بيع م‌شود و اين هم
م‌شود «ما به الامتياز» بين اينها.‌ پس اولا م‌فرمايند معاملات و عقود، «مركب اعتبارى» هستند، كه اين «مركب اعتبارى»

بعد از آنه مركب واقع شد، عرف و عقلا دفعةً اين مركب را اعتبار م‌كنند. يعن بعد از آنه ايجاب و قبول آمد، عرف و عقلا؛
تمليك بيع يا تمليك اجاره‌اى يا تمليك هبه‌اى را اعتبار م‌كنند.

در ادامه م‌فرمايند بين استعمالات حقيق و مجازي در ما نحن فيه فرق وجود ندارد. در باب بيع م‌گوييد «بعتك بعوض»،
تعدّد دال و مدلول داريد، دو لفظ داريد و دو مدلول داريد. در الفاظ مجازي هم همينطور است؛ يعن يك لفظ و يك قرينه است،
دو دال و دو مدلول داريد. پس از اين نظر بين استعمال حقيق و استعمال مجازي فرق وجود ندارد. «تمليك» هم كه اعتبارى
است كه عقلا و عرف دفعة م‌كنند و دير مشل در اينجا پيش نم‌آيد. در ادامه م‌فرمايند در استعمالات مجازي ماداميه

كلام متلم تمام نشده، چيزى ايجاد نشده است. اگر بوييد اول ايجاد م‌شود با قرينه، و نم‌توانيم اين ايجاد را بهم بزنيم، در اين
صورت اشالتان وارد است. اما در استعمالات مجازيه ماداميه كلام متلم تمام نشده، ظهورى وجود ندارد و ايجادى محقق

نشده تا اين اشالات در اينجا مطرح شود. اين جواب دوم است كه امام(رض) داده‌اند.

ندارند. قبلا ه؛ در عقود، اين الفاظ سببيت براى اين معانآوريم و آن اين‌جواب سوم ؛ که باز از كلمات امام(رض) بدست م
گفتيم اينطور نيست كه ايجاب و قبول سبب براى مليت باشند تا بوييم مليت را دفعة ايجاد م‌كند يا مليت را تدريجاً ايجاد
تحقيقاً عرض کرديم‐ اين الفاظ عقود، ظرف براى اعتبار عقلاء هستند؛ يعن ه قبلاه ‐چنانكند، سبب و مسبب نيست، بل‌م
وقت من و زيد، ايجاب و قبول را خوانديم، عقلاء مليت را اعتبار مکنند. البته مرحوم محقق عراق(قده) م‌فرمود «عل نحو
القانون الل» ، يعن دير عقلاء ي ي اعتبار خاص نمکنند، عقلاء م‌گويند هر کس ايجاب و قبول را جاري کند ما ميان

آنها مليت را اعتبار م‌كنيم.

برخ قائل بودند که در هر مصداق، يك اعتبار خاص بايد باشد. بالاخره «مليت» ، يك امر اعتبارى است، اين امر اعتبارى
م‌تواند امر اعتبارى بسيط باشد، م‌تواند امر اعتبارى مركب باشد، اين به اعتبار معتبِر بست دارد. ول نتهاى كه وجود دارد

اين است كه اين الفاظ؛ نه آليت دارند براى اين معنا و نه سببيت دارند، بله يا بر آنها ظرف اطلاق مکنيم و يا موضوع.
موضوع؛ يعن عقلاء مليت را جاي كه موضوع محقق شده باشد اعتبار مکنند.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


