
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۲۰ آبان ۱۳۸۶

کتاب البيع
جلسه 14 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

صراحت ايجاب و قبول

مرحوم امام(ره) در ادامه مسأله اول م‌‌فرمايند : «كما أنه لا يعتبر فيه الصراحة، بل يقع بل لفظ دال عل المقصود عند أهل
المحاورة، كبعت و ملت و نحوهما ف الإيجاب، و قبلت و اشتريت و ابتعت و نحو ذلك ف القبول‌» [1].

بعد از بيان اينه «عربيت در صيغه بيع معتبر نيست»، م فرمايند؛ آيا در الفاظ ايجاب و قبول، صراحت لازم است؟ يعن لفظ
بايد صريح در معنا باشد و اگر به صورت غير صريح باشد كفايت نم‌‌كند؟ ‐«الفاظ صريح» در مقابل «الفاظ كنائ» و «الفاظ

مجازي» و در مقابل «مشترك لفظ» است. يعن الفاظ غير صريحه، سه نوع است: ي الفاظ كناي (كه ذكر ملزوم و اراده
لازم، يا ذكر لازم و اراده ملزوم است)، دوم الفاظ مجازى (که لفظ را بصورت مجازى در يك معناي استعمال كنيم)، سوم

.‐مشترك لفظ

نم كه قائلند در الفاظ ايجاب و قبول، صراحت معتبر است، تحقق ايجاب و قبول را با كنايه يا مجاز يا مشترک لفظ كسان
پذيرند. مثلا در باب ناح؛ اگر مرد به زن بويد «من خودم را براى تو حلال كردم»، که اين کلام كنايه از تزويج باشد، يا در باب

بيع؛ بايع به مشترى بويد «تو سلطنت مطلق بر اين مال دارى»، که كنايه از مليت باشد، اين جملات، سبب تحقق «ناح» و
«بيع» نم شود.

بايد توجه داشت که اين نزاع، مثل نزاع در اعتبار عربيت، مبتن بر اين است كه لفظ را معتبر بدانيم، آناه نزاع م‌‌شود که آيا
بايد خصوص الفاظ صريح باشد، يا الفاظ كناي و مجازى و مشترك هم كفايت م‌‌كند؟ اما اگر كس لفظ را معتبر نداند دير

اين نزاع در حق او جريان ندارد.

اقوال در مسأله

در اين مسأله حدود هفت قول مطرح است.

نظريه اول: در الفاظ عقود و ايقاعات، بايد بر قدر متيقن اكتفا شود، يعن آن لفظ كه يقيناً عند الجميع دلالت بر بيع يا ناح دارد
استفاده شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قول دوم: در الفاظ ايجاب و قبول، الفاظ منقوله از شارع براى ما معتبر است و فقط بايد با آنها صيغه را جاري کرد. ‐نسبت
بين قول دوم و قول اول، عموم و خصوص من وجه است. ممن است لفظ متيقن باشد لن در كلمات شارع نباشد. ممن

است لفظ در كلمات شارع باشد اما متيقن عند العقلا نباشد. و ممن است لفظ هم در کلام شارع باشد و هم متيقن عند
العقلاء‐.

توان از اين عناوين تجاوز كرد. مثلا بايد همان عنوان عقد را در ايجاب و قبول بياوريم و نم ،قول سوم: در هر عقد و ايقاع
ايجاب در بيع؛ «بعت»، در ناح؛ «انحت»، در اجاره؛ «آجرت»، و در مصالحه؛ «صالحت» باشد. از كلمات برخ فقهاء مثل

مرحوم سيد يزدى(قده)[2] همين نظريه استفاده م‌‌شود.

قول چهارم: در عقود و ايقاعات، بر الفاظ حقيقيه اكتفا كنيم. طبق قول چهارم، از ميان آن سه گروه از الفاظ غير صريحه،
«كنايه» و «مجاز» خارج م‌‌شود، اما مشترك لفظ قرينه لازم دارد، اما استعمال، استعمال مجازى نيست و قرينه‌اش قرينه

معينه است.

قول پنجم: بين مجازات كه مقرون به قرائن لفظ است و مجازات كه قرائن حاليه و غير لفظيه دارد فرق بذاريم و بوييم؛
استعمال الفاظ مجازي، اگر به همراه قرينه لفظيه باشد، مانع ندارد، اما اگر به همراه قرينه حاليه است، نم‌‌توان استعمال کرد.

ندارد اما استعمال كه بنحو مجاز قريب است مانع وييم؛ استعمالذاريم و بقول ششم: بين مجاز قريب و مجاز بعيد فرق ب
كه مجاز بعيد است نبايد در ايجاب و قبول جريان پيدا كند.

قول هفتم: هر لفظ كه دلالت بر مقصود داشته باشد و عند العرف آن لفظ بر آن عقد دلالت دارد كاف است. اين قول است كه
امام(رض) اختيار فرموده‌اند و كثيرى از محققين هم همين قول را پذيرفته اند. در اين بحث تطور فقه واضح است، غالباً در ميان
قدماء، اكتفا بر قدر متيقن يا اكتفا بر الفاظ كه از شارع رسيده وجود دارد. اما محققين از فقهاء متأخر م‌‌گويند؛ در الفاظ عقود

و ايقاعات، هر لفظ كه عرفاً دال بر مقصود باشد و خارج از فهم اهل محاوره نباشد کاف است.

لذا استفاده از «الفاظ كنائ» يا «مجازي» يا «مشترك لفظ» اشال ندارد. البته در ميان بزرگان ‐كه اقوالشان را ذكر خواهيم
کرد‐، کسان مثل مرحوم نائين(ره) و جمع ديرى م‌‌گويند؛ استعمال الفاظ كنائ به هيچ وجه صحيح نيست. اکنون در ابتداي

بحث، بايد ديد مقتضاي قاعده چيست؟ آناه به بررس ادله‌اى كه ديران بر خلاف اين قاعده اقامه كرده‌اند بپردازيم.

مقتضاي قاعده در اين بحث

آيا انشاء بالعقد، متوقف و متقوم بر يك لفظ خاص است؟ آيا براى ايجاد بيع، خود ماده «ب،ى،ع» دخالت دارد؟ در معناي
انشاء ‐در معناي انشاء، چهار مبنا وجود دارد، كه در اصول مفصل بحث كرديم و آخر الامر همين مبناى مشهور را اختيار

كرديم‐ م گوييم انشاء، «ايجاد المعن بالفظ» است.

اگر كس براي تحقق معناى بيع، لفظ «ملّت» يا لفظ ديري را همراه با قرينه استعمال کند، آيا انشاء محقق نم‌‌شود؟ مسلّماً
محقق م‌‌شود. قاعده اين است كه «انشاء»، نياز به لفظ يا چيزى كه مبرز و مظهر آن معنا باشد دارد، اما در حقيقت انشاء،

لفظ خاص وجود ندارد. بنابر اين، مقتضاي قاعده اين است که؛ عقود و ايقاعات با هر چيزى كه يصلح للانشاء، منعقد م
شوند، خواه لفظ حقيق باشد يا لفظ صريح باشد يا لفظ مجازى باشد.



هال لحقُودِ» ، «افُوا بِالْعوه؛ در آيات شريفه «اكنيم و آن اين‌‌ته‌‌اى را كه در جلسه قبل بيان كرديم ضميمه مبه اين قاعده ن
الْبيع» و «لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ»، آنچه كه موضوع براى عمومات و اطلاقات است،
معناى مسبب اينها؛ يعن «عقد مسبب»، «بيع مسبب» و «تجارت مسبب» م باشد. اين نته خيل مهم است که اگر گفتيم

اين آيات بر معان مسبب دلالت دارد، يعن اصلا كارى به اسباب ندارد.

وقت كارى به اسباب نداشت بدين معناست كه؛ يا بوييم نسبت به اسباب، اهمال دارد (که م‌‌گويد بيع مسبب را حلال م‌‌دانم،
اما اينه سبب و آلت عقد چه باشد، آيه اصلا دلالت بر اين معنا ندارد) و يا بوييم اين كشف از اين م‌‌كند كه اسباب، اطلاق

دارد. وقت شارع م‌‌گويد «احل اله الْبيع»، يعن بيع مسبب را حلال كرده، با هر سبب كه محقق شود، لفظ باشد يا فعل باشد،
لفظ صريح باشد يا غير صريح باشد، كناي باشد يا غير كناي باشد، تمام اينها را شامل م‌‌شود.

مرحوم امام(رض) يك تعبير دقيق و لطيف دارند که؛ مراد از بيع در «احل اله الْبيع»، بيع به حمل شايع است، نه بيع به حمل
[3].اول

اگر بوييم بيع يعن «ما هو بيع بالحمل الاول» ، بيع به حمل اول، منحصر م‌‌شود به عنوان ماده «بعت»، چون «ب،ى،ع» به
حمل اول بيع است، اما اگر گفتيم وقت شارع م‌‌فرمايد «احل اله الْبيع» ، يعن «ما هو بالحمل الشايع بيع» ، لذا جاي كه

م‌‌گويد «ملّت» يا «سلّطتك» و قرينه م‌‌آورد، آن هم بيع است، منتها بيع به حمل شايع است، و در عمومات و
اطلاقات("تجارةً عن تَراضٍ"،"احل اله الْبيع"و"اوفُوا بِالْعقُودِ") نيز «عقد به حمل شايع»، «بيع به حمل شايع» و «تجارت به

حمل شايع» مراد است.

از اين قاعده و اطلاقات نتيجه م‌‌گيريم که در باب عقود و ايقاعات، لفظ صريح لازم نداريم. البته اين منافات ندارد با اينه در
جاي دليل خاص داشته باشيم، مثلا در باب ناح، اجماع داريم بر اينه بايد «لفظ صريح» باشد و نم توان از الفاظ مجازي يا

كنائ استفاده كرد. پس هر جا دليل خاص داشتيم، بر طبق دليل خاص عمل م‌‌كنيم، اما وقت دليل خاص نداريم، قاعده اين
است كه هر لفظ كه دلالت بر مدعا و مقصود کند كاف است.

فرمايش محقق نائين(قده)

اولين كلام كه نقل م كنيم، كلام محقق نائين(قده) است[4]. ايشان م‌‌فرمايند «انشاء با الفاظ كنائيه واقع نم‌‌شود». عبارت
ايشان مفصل است، لن اجمال فرمايش ايشان اين است كه؛ بين «حايات» و «انشائيات» فرق است. «حايات»، همان

«اخباريات» است. در اخبار و حايات، غرض؛ «اظهارما ف الضمير» است. حال اين «اظهار ما ف الضمير» م تواند به هر
طريق و لفظ باشد. مثلا براي حايت «مريض زيد» براي ديران، م‌‌توان گفت «زيد مريض است»، يا «زيد ناخوش

است»، يا «زيد حالت عادى ندارد»، يا «زيد مثل هميشه نيست» و چندين تعبير دير.

چون غرض اين است كه «ما ف الضمير» را به ديرى منتقل كنيد. اما در «انشائيات» چنين نيست. با «انشائيات» م‌‌خواهيد
چيزى را ايجاد كنيد. بايد ببينيد آنچه كه آلت براى ايجاد آن شء و مصداق براى عنوان آن است چيست؟ شما نم‌‌توانيد با ذكر

لازم، ملزوم را ايجاد كنيد، بله لازم خودش ايجاد شده است. ملزوم ايجاد نشده است، بله، ملزوم به تبع ايجاد لازم يك ايجاد
تبع پيدا م‌‌كند.

شما ملزوم را ايجاد م‌‌كنيد اما اين ايجاد، يك وجود ضعيف و در نهايت ضعف است، و چيزى كه در نهايت ضعف است

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


مشمول اطلاقات و عمومات نيست. به عبارت واضحتر؛ ايشان م‌‌فرمايند شما خطاب «احل اله الْبيع» را داريد، اکنون
م‌‌خواهيد با ذکر لازم بيع، يك بيع را انشاء كنيد، يعن لازم را ايجاد كنيد تا با ايجاد لازم، ملزوم را ايجاد كنيد. گرچه ملزوم ايجاد
هال لحشود. «ا‌‌اين ايجاديات را شامل نم ، «عيالْب هال لحضعيف. «ا يك بيع خيل است، يعن شود، اما يك وجود ضعيف‌‌م

الْبيع» م‌‌گويد بيع كه خودش مصداق براى بيع است، انشائ كه مصداق براى بيع است، بعبارة اخرى؛ م‌‌فرمايد آنچه كه
اصالةً و بالذات خودش بيع است حلال است، اما آنچه كه ثانياً و بالعرض بيع است فايده‌‌اى ندارد.

امام(رض) كلام مرحوم نائين را مورد مناقشه قرار داده است[5].

ما كلام ايشان را سه قسمت كرده ايم، و اشالات هر قسمت راهم  جداگانه بيان كرده ايم، که عرض خواهيم کرد.

[1]‐ تحرير الوسيلة، ج‌1، ص: 504
[2]‐حاشيه ماسب، ج 1 ، ص86

[3]‐ كتاب البيع: ج‌1، ص 315
[4]‐منية الطالب، ج1 ، ص 105

[5]‐ پيشين، ص 316

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275

