
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۹ آبان ۱۳۸۶

کتاب البيع
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اعتبار «عربيت» در ايجاب و قبول

مرحوم امام(ره) در ادامه مسأله اول م‌‌فرمايند: «و الأقوى عدم اعتبار العربية، بل يقع بل لغة و لو مع إمان العرب، كما أنه
لا يعتبر فيه الصراحة» [1]؛ آيا كس كه م‌‌خواهد عقد بيع را با ايجاب و قبول محقق سازد، بايد ايجاب و قبول عرب باشد، يا

اينه عرب بودن در آن شرط نيست؟ قدماء از فقهاء، مثل محقق ثان(ره)، مرحوم شهيد ثان(رض)، فاضل مقداد(ره) و جمع
ديرى، تصريح كرده اند كه ايجاب و قبول در بيع بايد به صيغه عرب باشد.

محقق ثان(ره) فرموده: «و يشترط وقوعهما بالعربية مراع فيها احام الاعراب و البنا و كذا كل عقد لازم»[2]؛ ايجاب و قبول
بايد عرب باشدو با عرب صحيح هم خوانده شود.

در بين قدما اين مطلب مسلم است كه عقود لازم، محتاج به لفظ و صيغه مخصوص است و اين صيغه مخصوص بايد عرب
باشد. اما در ميان متأخرين، م توان گفت تمام متأخرين، همين فتواى امام(رض) را دارند كه در ايجاب و قبول عربيت معتبر

نيست. حت اگر طرفين م توانند به صيغه عرب بخوانند، باز عربيت معتبر نيست.

تنقيح محل نزاع

ابتدا بايد معلوم شود که نزاع در چه فرض و طبق چه مبناي است؟ معلوم است كسان همچون مرحوم نراق(ره) كه اصلا لفظ
را در باب عقود معتبر نم‌دانند[3](اعتبار؛ يعن اينه انشاء منحصراً بايد با لفظ واقع شود)، بله م‌‌گويند انشاء؛ هم با لفظ، هم
با عمل و هم با كتابت منعقد م شود، (و حت نزد بعض فقهاء، بين اينها طوليت هم وجود ندارد و نم‌گويند ابتدا با لفظ، اگر
نشد با فعل، اگر نشد با كتابت، بله آنها را در عرض هم قرار م دهند)، چنين کسان اصلا از اعتبار عربيت بحث نم کنند.

چرا که وقت لفظ اعتبار ندارد، دير بحث از جزئيات آن معنا ندارد.

اما كسان كه وقوع بيع را بنحو معاطات يا كتابت قبول ندارند و م‌‌گويند حتماً بايد در بيع، «لفظ» باشد، اين نزاع در اينجا
جريان دارد که آيا اين لفظ، بايد به عرب باشد يا عربيت در آن معتبر نيست؟ پس از تنقيح محل نزاع، بايد ببينيم قائلين به «اعتبار

عربيت»، چه دليل اقامه کرده اند و آيا اين ادلّه تام است يا خير؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ادله قائلين به اعتبار «عربيت»

اينجا مجموعاً سه دليل اقامه كرده‌‌اند؛

دليل اول؛ اين است كه اين اطلاقات و عمومات كه در قرآن و سنت وارد شده، «انصراف» به مورد متعارف دارد. مثلا مراد از
»، همان تجارت بيع در «احل اله الْبيع»، همان بيع متعارف است که با صيغه عرب بوده، يا تجارت در «تجارةً عن تَراضٍ

متعارف، منظور بوده که با صيغه عرب بوده است. ‐دقت کنيد! اين بحث براى تمام ابواب معاملات مفيد است، يعن در باب
ه مبا اين اگر مرد و زن اح كه مورد ابتلاء عامه مردم است. مثلااح و در ساير عقود، نيز جريان دارد، مخصوصاً در باب نن

توانند ايجاب و قبول را به عرب بخوانند، آيا باز عربيت معتبر است يا نه؟‐

نقد دليل اول: بر اين دليل (انصراف)، چند اشال وارد است.

لحبوده است؟ «ا گوييد متعارف در زمان آيه، فقط بيع عرب اين است که از کجا م (ال صغروي استکه اش)الاولين اش
اله الْبيع» ؛ يعن بيع كه از هر عاقل صادر م‌‌شود، چه در جزيرة العرب، چه غير جزيرة العرب. مر در خارج از جزيرة

العرب بيع واقع نم‌شد؟ آيا آنها بيع را به زبان عرب منعقد م‌‌كردند؟ بله، در برخ روايات، گاه اوقات از ائمه(ع) سؤال
م‌‌كنند كه به چه نحوي معامله انجام دهيم؟ م‌‌فرمايد: تو بو «ابيع» و او بويد «اشترى»، اما معناي اين کلام اين نيست كه

تعين داشته باشد.

اشال دوم (که اشال کبروي است): اگريك موردى متعارف شد، دليل نداريم كه بوييم آن خطاب ‐ولو عموميت لغوى و
اطلاق دارد‐، انصراف به آن مورد متعارف داشته باشد. ‐اين مطلب را قبلا گفته‌ام، باز هم عرض م‌‌كنم؛ يك مطلب كه در فقه

ما كثيراً ما واقع شده، اين است که بلافاصله فقهاء م‌‌گويند اطلاق و عموم را بايد بر مورد متعارف حمل كنيم.

در مسئله «رؤيت هلال» نيز برخ از همين راه وارد شده اند كه در روايات «صم للرؤية و افطر للرؤية»، مراد از رؤيت، رؤيت
متعارف است، و رؤيت متعارف هم رؤيت با چشم معمول است و اگر كس با دوربين يا تلسوپ ببيند اين رؤيت متعارف

نيست. 

بنده در آن رساله‌‌اى كه در «اعتبار ابزار جديد در رؤيت هلال» نوشته ام، اين بحث را مفصل بيان كرده ام، و موارد زيادى (بيش
از بيست مورد) از كتاب جواهر آورده ام، که خود مرحوم صاحب جواهر(ره) و فقهاء دير با اينه يك موردي متعارف بوده، اما

م‌‌گويند وقت دليل از نظر لغوى عموميت و اطلاق دارد، دير مجال براى حمل دليل بر مورد متعارف نيست‐.

به عبارت روشن‌تر؛ «متعارف بودن»، منشأ انصراف نم‌شود. شما در اصول خوانده ايد که منشأ انصراف، «كثرت استعمال»
است. اگر يك لفظ را كثيراً ما در يك معناي استعمال كردند، اين منشأ انصراف است. اما كثرت مصاديق و افراد در خارج،

منشأ براى انصراف نم‌شود.

اشال سوم: نته اي است که امام(رض) م‌‌فرمايند[4]، كه ما اگر از راه مناسبت بين حم و موضوع وارد شويم، حم،
«احل» است، و موضوع، «البيع» است(مراد از موضوع در اينجا، آن اصطلاح اصول، موضوع در مقابل متعلق نيست). حال

ت، فقط با بيع به صيغه عربكند كه حلي‌‌م و موضوع» اقتضا مگوييم خداوند بيع را حلال كرده، آيا «مناسبت بين ح م
مناسبت داشته باشد، يا اين مناسبت مقتض اين است که اين حليت با هر بيع، چه به صيغه عرب و چه غير عرب، مناسبت

دارد؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


ايشان م‌‌فرمايند چون مراد از «بيع» در «احل اله الْبيع»، آن انشاء و سبب و ايجاب و قبول كه طرفين م‌‌خوانند نيست، بله
«منشأ» و «مسبب» از ايجاب و قبول مراد است، و نيز مراد از «تجارت» در «تجارةً عن تَراضٍ»، سبب تجارت نيست، بله

مسبب از تجارت مراد است، لذا دير وجه ندارد که اين اطلاقات را بر ايجاب و قبول عرب حمل كنيم.

اگر گفتيم شارع هر «بيع مسبب» و «تجارة مسبب» را حلال كرده، و مناسبت حم و موضوع اقتضا م‌‌كند كه حليت با جميع
مصاديق بيع مناسبت داشته باشد، نتيجه اين م‌‌شود که همانطور كه در بين عقلاء در اين مسبب، آلات و الفاظ خاصه دخالت

ندارد، ‐شارع فرموده «احل اله الْبيع»، يعن همان بيع عقلاء، بيع عقلاء همان «بيع مسبب» است، و «بيع مسبب» آن است كه
نزد عقلاء سبب خاص مثل لفظ، عربيت و ... در آن دخالت ندارد‐.

«عيالْب هال لحت معتبر است يا نه؟ به اطلاق «اه آيا عربيكنيم در اين‌‌گويند شك م‌‌م ال اول، وقتاساساً طبق همان اش
«عيالْب هال لحزند، همين اطلاق «ا‌‌مرحوم صاحب معالم(ره) از مواردى كه براي اصالة الاطلاق مثال م ّكنيم، و حت‌‌تمسك م

است، که به آن تمس م کنند براى اينه عربيت معتبر نيست. و همينطور هم هست؛ يعن «البيع الصادر من كل شخص
عربياً کان أو غير عرب». لذا وجه ندارد كه از راه اطلاقات و عمومات، عربيت را معتبر بدانيم.

دليل دوم (قائلين به اعتبار عربيت): «التأس و الاقتداء بالنب(ص)» است. ما شك نداريم كه پيامبر(ص) كه شارع بوده، عقود
خودش را اعم از بيع و غير بيع، با الفاظ عرب منعقد م‌‌كرده، ما هم به ايشان تأس و اقتدا داشته باشيم.

نقد دليل دوم : اولا از اين كه پيامبر(ص) معاملاتشان را به الفاظ عرب منعقد م‌‌كرده، نم‌توانيم استفاده كنيم به غير عرب واقع
نم‌شده است.

مخاطبين پيامبر(ص) عرب بودند، و تلمشان به زبان عرب بوده، لذا به اقتضاى آن، پيامبر(ص) بيع را به صيغه عرب جارى
م‌‌كرده، و حت از چنين فعل نم‌توانيم استحباب اين كار را هم استفاده كنيم که بوييم چون پيامبر(ص) بيع را به ايجاب و
قبول عرب منعقد م‌‌كرده پس عربيت در صيغه مستحب است، زيرا استحباب عربيت در جاي است كه به غير عرب ممن

باشد، اما پيامبر(ص) به عرب منعقد كرده است، اما جاي كه تمام مخاطبين، عرب هستند و زبان دير بلد نيستند و پيامبر(ص)
چاره‌اى نداشته غير از اينه به صيغه عرب جارى كند، از اين فعل، استحباب عربيت را هم نم توان استفاده کرد، چه رسد به

اعتبار عربيت.

دليل سوم: اصلا عقد در عالم خارج با غير از الفاظ عرب منعقد نم‌شود، و اگر يك انشائ به غير الفاظ عرب باشد، مصداق
براى عقد نيست، و موضوعاً از عنوان عقد خارج است. بعبارة اخرى؛ اگر گفتيم «بعت» و «اشتريت»، آناه اين عقد و انشاء

است، اما اگر گفتيم «فروختم» و «خريدم»، اين عقد و انشاء نيست. حقيقت و قوام «عقد» و «انشاء»، به عربيت است.

.التزام طرفين نقد دليل سوم : جواب اين است كه اين شرط را از كجا آورديد؟ عقد يعن

در لغت م‌‌گويند «عقد التزام در مقابل التزام است»، اما نم گويند که اين بايد به صيغه عرب باشد. عرف هم عربيت را معتبر
نم‌داند. در عقل و نقل نيز هيچ شاهدى بر اينه «حقيقت انشاء متقوم به عربيت است» نداريم. «انشاء» در مقابل «اخبار»

است، همانطور كه عربها انشاء و اخبار دارند، عجمها نيز دارند. شما م‌‌گوييد ي از «صيغ انشائيه»، «امر» است، آيا امر
فقط در لسان عرب وجود دارد؟ و در زبان فارس يا زبان انليس يا زبانهاي دير امر نداريم؟ هر جا امر باشد، انشاء است.

بنابراين، بطلان دليل سوم هم واضح است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


نتيجه بحث و نظر استاد

نتيجه اين شد كه سه دليل كه براى اعتبار عربيت اقامه شده، تمام نيستند. چه بسا بتوانيم اينطور بوييم که؛ اولا: «قرآن»؛ ولو
به زبان عرب است اما براى جميع بشر است، وقت خداوند متعال م‌‌فرمايد «احل اله الْبيع»، اين آيه مربوط به تمام بشر تا

روز قيامت است. اين قضيه، يك قضيه حقيقيه است، لذا هيچ لسان در اين معنا دخالت ندارد. اصلا مقتضاي جامعيت دين،
همين اقتضاء را دارد.

ثانياً: اين همه در فقه م‌‌خوانيم كه معاملات، امضائ است. چرا در اينجا اين را نم گوييد؟ قدماء عربيت را معتبر دانستند، ما
عرض م‌‌كنيم مر شما نم‌فرماييد كه معاملات بر خلاف عبادات است و معاملات از امور امضائيه است، وقت شارع مقدس

م‌‌گويد «احل اله الْبيع»، در مقام تأسيس قانون نيست بله در مقام امضاء است، که «كل بيع صادر من كل انسان، عربيا
کان أو غير عرب» را امضاء م‌ کند. وقت از امور امضائيه شد، يعن آنچه را كه بين عقلاست امضاء م‌‌كند. با مراجعه به

عقلاء در م يابيم كه فرق بين عرب و غير عرب نيست. پس ما م‌‌توانيم بويم در معاملات(معاملات بالمعن الاعم، يعن مثل
ناح را هم شامل م‌‌شود)، چون امور امضائيه هستند، عربيت معتبر نيست.

حت اگر از روايات در باب خاص مثل باب طلاق، يا باب نذر استفاده كرديم که شارع، يك صيغه مخصوص را در نظر دارد،
اگر آن صيغه به صورت عرب هم باشد، بايد به عرب خوانده شود. اما اگر از روايات چنين چيزي استفاده نرديم، مثلا مخاطب

راوى يك عرب زبان بوده، از امام(ع) سؤال م‌‌كند كه من اگر بخواهم زنم را طلاق دهم چطور طلاق دهم؟ امام(ع) م‌‌فرمايند
بويد «انت طالق» يا «ه طالق»، امام(ع) اين را به اقتضاى حال مخاطب فرموده است و الا اگر كس صيغه عرب بلد

نيست، چونه م‌‌تواند اين حرف را بزند؟

ما هم م‌‌توانيم بوييم قاعده اوليه در باب معاملات، عدم اعتبار عربيت است الا آنجاي كه دليل خاص داشته باشيم. بعض از
علماى عامه م‌‌گويند در باب ناح دليل خاص داريم. حنف‌ها م‌‌گويند حت اگر مرد و زن بخواهند باهم ازدواج كنند بايد صيغه

عرب را بخوانند ولو معنايش را هم نفهمند، ولو به آنها تلقين کنند، اما فقط اجمالا بدانند با اين صيغه يك علقه زوجيت ايجاد
م‌‌شود.[5]

اين کلام چه وجه دارد؟ اينه موجب وهن دين است كه ما بوييم اين را بايد حتماً بخوانيد ولو اينه معناى آن را نفهميد.
بعض‌ عامه، مثل شافعيه حت در ناح هم گفته اند؛ ولو قدرت بر عربيت هم داشته باشند، اما عربيت معتبر نيست. اين کلام

عل القاعده است و قاعده‌اى است كه ما هم بيان كرديم.

[1]‐ تحرير الوسيلة ‌1 : 504
[2]‐جامع المقاصد 4 : 59

[3]‐ مستند الشيعة ف أحام الشريعة ‌14 : 249
[4]‐كتاب البيع 1 : 320

[5]‐ ر ک: الفقه عل المذاهب الاربعة.

و صل اله عل سیدنا محمد وآله اجمعین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275



