
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۲۸ مهر ۱۳۸۴

ماسب محرمه / نوع اول: حرمت معاوضه بر عین نجس
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه ادلّه حرمت معامله بر عين نجس

عرض کرديم که مدعاي بحث اين است که اگر ي عين نجس باشد معامله اي که روي اين عين نجس واقع م شود حرمت
تليفيه دارد ولو اينه قبلا آمديم گفتيم حرمت تليفيه به آنجاي اختصاص دارد که متعاملين قصد اثر محرم را داشته باشند، و

عرض شد که بين اين مسئله و بين مسئله حرمت وضعيه که عبارت از فساد در معامله است نبايد خلط شود.

ما قبل از اينه بوييم اين معامله فاسداست يا نه، نقل وانتقال واقع م شود يا نه، م خواهيم ببينيم آيا در شريعت، شارع ايقاع
معامله روي نجس را جايز م داند يا نه بله ي از محرمات تليفيه چنين چيزي است، و اگر حرمتش را اثبات کرديم حمتش

هم روشن است، حمت اينه شارع معامله روي نجس را حرام م کند اين است که م خواهد نجس از دائره زندگ انسان
بيشتر بيرون برود، اينطور نشود که انسان با نجس سر و کار داشته باشد، اگر اصل معامله با نجس جايز بود معنايش اين م
شد که هر کس در منزل و انبار خودش، در جاي اين را بعنوان جنس قرار دهد و بفروشد و اشالات فراوان که بر او مترتب

م شد، شارع براي تطهير مجموعه زندگ انسانها اصلا بطور کل اجازه نزدي شدن به نجس را نم دهد، و معامله روي آن را
بود، و عرض کردم که نبايد با حرمت وضعيه فعلا خلط کنيم. دليل بر اين مدع به قصد اثر محرم حرام کرده است، اين مدع

چيست؟ 

دليل سوم: روايت دعائم

در بحث گذشته دو روايت تحف العقول و فقه الرضا را که دال بر اين معنا بود خوانديم . روايت سوم روايت است که مربوط به
دعائم است که باز در همان اول ماسب هم بود. روايت دعائم اين مضمون را داشت «الحلال من البيوع کل ما هو حلال من

المأکول والمشروب و غير ذل»، هر چيزي که اکل و شرب آن حلال باشد بيعش هم حلال است، يعن ما از همين روايت
استفاده م کنيم به عنوان ي قاعده که هر چيزي که اکل و شرب آن حلال باشد بيعش حلال است. بعد فرمود «وغير ماکول و
مشروب مما هو قوام للناس» مردم در زندگ متقوم به او هستند «و صلاح و مباح لهم الانتفاع به» انتفاع به او براي مردم مباح
است . بعد در دنباله م فرمايد «و ما کان محرم اصله» آن چيزي که محرم است اصل آن، يعن بعنوان خودش حرام است .

«منه عنه لم يجز بيعه و لا شرائه»، بيع و شرائش جايز نيست، خلاصه اگر چيزي اکل و شربش يا استفاده هاي دير حرام
شد، بيع و شرائش جايز نيست . کسان که بخواهند به اين روايت دعائم استدلال کنند براي اينه بيع نجس به حرمت تليفيه

حرام است م گويند در صدر روايت دارد «الحلال من البيوع».

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/269
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در ذيل روايت دارد «لم يجز بيعه و لا شرائه»، قرينه مقابله اين است که اين عدم الجواز را حمل بر عدم الصحة ننيم، چون در
ذيل روايت که م گويد «و ما کان محرم اصله منه عنه لم يجز بيعه» بوييم لم يجز يعن لم يصح، اگر گفتيم لم يصح، حرمت

وضعيه م شود، اين دير به درد مدعاي ما نم خورد، بوييم بقرينه صدر روايت که در صدر روايت کلمه الحلال بود بوييم
اين لم يجز يعن يحرم، حرام است، آيا اين استدلال به اين روايت در اينجا درست است يا نه؟ اينجا اشالات وجود دارد؛ اولين
اشال اين است که برخ قائلند ‐ و ما قبلا اين را اشاره کرديم ‐ که کلمه حليت و حرمت در السنه متاخرين اختصاص به

م وضعدر ذهنشان ح اصلا و حرام سوال کنيم حلال پيدا کرده است . الان از هر مجتهد و طلبه يا مردم معمول ليفم تح
نم رود، در السنه متاخرين حليت و حرمت اختصاص به حم تليف دارد.

اشال:

اما قيل و يدع که در قرآن کريم، در روايات و در السنه متقدمين هر جا گفته م شد حلال و حرام، يا مقصود حم وضع تنها
است مثلا در «احل اله الْبيع» احل به معناي امضاي شارع است، معنايش اين نيست که خدا بيع را مباح کرده، يعن بيع در

نزد خدا صحيح است، يا در روايات دير هم داريم، يا بايد بوييم اختصاص به حم وضع دارد يا اعم از حم تليف و
وضع است. اگر کس بويد در روايات و قرآن و السنه متقدمين اختصاص به حم وضع دارد، اين دير نم تواند براي او

صحيح، الحلال من البيوع اين را اگر بخواهند معن يعن ،ويد ما در هر جا در قران و روايات ديديم که دارد حلالدليل باشد. ب
کنند م گويند البيوع الصحيحه، و مثلا الحرام من البيوع يعن البيوع الباطله، اينطوري بايد معنا کرد .

جواب اشال:

جوابش اين است که ما قبلا هم گفتيم و شواهدي هم آورديم که حليت و حرمت در لسان آيات و روايات، اعم از حم تليف و
و اصلا ،م وضعشود و هم شامل ح م ليفم تگويند که هم شامل ح ها م خيل «عيالْب هال لحاست، در همين «ا وضع

در بعض از همين روايات قرائن خيل خوب است که قطعاً حم تليف هم مراد است، در همان روايت تحف العقول دارد که
لبس و امساکش هم حرام است، اگر امساک حرام باشد غير از حم تليف معناي ديري ندارد، نه داشتن نجس حرام است

کاري نداريم که طبق اين فتوا داده شده يا نه، اما وقت م گوييم اين حرام است دير حرمت وضعيه معنا ندارد.

پس اين معنا که ما بوييم حليت و حرمت در السنه قرآن و روايات و متقدمين اختصاص به حم وضع دارد اين قابل التزام
نيست، اما اگر گفتيم اعم از حم تليف و وضع است اين دير اشال نم شود، حت در همين روايت هم م توانيم بوييم

الحلال من البيوع، يعن هم حم تليف هم حم وضع، بالاخره حم تليف که مدعاي ما است ثابت م شود. 

اشال دوم:

اما غير از اين اشال اول که جوابش واضح بود، اشال دوم در فرمايش امام(ره) در کتاب ماسب محرمه در ص 11 مطرح
دارد. بيان امام اين است که م م و جواز وضعشده که فرموده اند: به نظر ما اين «لم يجز بيعه و لا شرائه» اين ظهور در ح

تعلق پيدا کرد، اين ارشاد در اين است که شما نم عناوين آلية و توصل يا جواز و عدم جواز به ي ،فرمايند اگر اوامر و نواه
توانيد به وسيله آنها به مقصود برسيد، بيع ي عنوان آل و توصل است، وقت م خواهيد بيع انجام دهيد، وسيله است که اين
جنس را مل مشتري کنيد و مشتري هم پول را تملي شما کند، اگر در روايت آمد «لا تبع ما ليس عندک» ‐ که در ماسب

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


اگر فروخت گوييم نفروش يعن چيزي که براي تو نيست، اگر چيزي که براي تو نيست م هم خوانده ايد ‐ ما ليس عندک يعن
کالعدم است، با اين بيع به مقصود خود نم رس، ارشاد به عدم وصول از اين طريق به مقصود است، لذا م فرمايند در اينجا

جواز و عدم جواز تعلق پيدا کرده به ي عنوان آل و توصل، لذا نم توانيم بوييم اين روايت ظهور در حرمت تليفيه دارد،
بايد بوييم اين روايت ظهور در حرمت وضعيه دارد، وقت روايت م گويد «و ما کان محرم اصله منه عنه لم يجز بيعه و لا

شرائه» يعن «لم يصح بيعه و لا شرائه» . اين اشال است که امام دارند.

جواب اشال

لن لقائل أن يقول که چرا چنين فرمايش را در روايت تحف العقول نفرموديد؟ آنجا هم مسئله بيع و شراء مطرح بود، آنجا هم
بحث جواز و عدم جواز به همين عناوين آليه بود.

نقد جواب

اگر کس اين اشال را کند م توانيم بوييم در آنجا ي قرائن اضافه اي وجود داشت مثل کلمه لبس و امساک، وقت اين
قرائن در کار بود ما از آن حرمت تليفيه را استفاده م کرديم اما در روايت دعائم چنين قرائن در کار نيست پس ما اين روايت
دعائم را ذکر کرديم. کسان که براي حرمت تليفيه به اين روايت دعائم استناد م کنند کلامشان براي حرمت تليفيه بيان شد و

دو اشال ذکر شد، اشال اول مردود شد، اما اشال دوم که امام فرمودند به نظر م رسد که اشال محم است، در نتيجه
نم توانيم از روايت دعائم حرمت تليفيه را استفاده کنيم.

دليل چهارم: روايت جعفريات

دليل چهارم ي روايت است بعنوان روايت جعفريات. کتاب است که روايات از جعفر بن محمد الصادق(ع) در آن است لذا
اين کتاب به جعفريات معروف شده، که با قرب الاسناد هم راجع به اين جعفريات زياد صحبت شده است، راوي آن محمد بن
روايت محمد بن اشعث است که مولف اين کتاب است، اين کتاب هم معروف به جعفريات است و هم معروف به اشعث، ي
در اين کتاب در باب المر و الخيانه وارد شده است، اين روايت را مرحوم حاج نوري در کتاب مستدرک الوسائل، ج سوم،
ص 64، در ابواب ما يتسب به، حديث 4، نقل کرده، روايت از اميرالمؤمنين(ع) است که حضرت فرموده بر طبق اين روايت

که بيع و شراء اين خبيثات را انجام م الاثم سواء»، فروشنده خبيثات و مشتري خبيثات، آنهاي بايع الخبيثات و مشتريها ف»
آنجاي ليفوييم حرمت ترا استفاده کنيم و ب ليفتوانيم از اين روايت حرمت ت دهند در اثم و گناه مساوي هستند. آيا ما م

الاثم سواء» يعن گويد «بايع الخبيثات و مشتريها ف انجام داد استحقاق عقاب دارد، در اين روايت م است که اگر کس
اصل اينه هر دو گناهارند مفروغ گرفته شده و امام(ع) بر مساوي بودن اثمشان حم م کند که فرق نم کند، آيا م توانيم

از اين روايت اين را استفاده کنيم، يا اينه نه؟

عدم دلالت اين روايت بر مدّعا

انصاف اين است که اين روايت نم تواند دليل بر اين مدعاي ما داشته باشد. مدعاي ما اين است که بوييم مجرد ايقاع معامله



بر اين نجس حرام است، البته اين بعد از اين است که بوييم نجس از اظهر مظاهر خبيثات است، اظهر مصاديق خبيث، نجس
که مثلا ري است، کسم ديندارد، چرا؟ چون امام(ع) در مقام بيان ح به نظر ما اين روايت دلالت بر مدع است، اما مع ذل

خمر را م خريده، خمر نجس و خبيث است، و اين خمر را استفاده م کرده، امام م خواهد بفرمايد که آن کس که بايع
الخمر بوده با کس که مشتري خمر هست اگر مشتري خورد و گناه کرد دراين اثم و گناه هر دو مساويند .

آنچه که روايت در آن ظهور دارد اين است که امام در مقام بيان اين حم است که کس که خمري را فروخت و مشتري
استفاده کرد و خورد، بايع و مشتري خمر، در گناه که مشتري کرده هر دو عل السويه اند، اما نم توان از  روايت استفاده

کرد که اگر کس خمر را فروخت و مشتري هم افتاد و مرد و شيشه خمر از دستش افتاد و شست و نم خواست اين را دور
بريزيد بله خود بخود از دستش افتاد و تمامش ريخت، که اينجا هنوز اثم که به عنوان شرب الخمر است مرتب نشده، آيا

اينجا هم روايت م گويد بايع و مشتري در اثم عل السويه اند؟

نه، پس اين بايع الخبيثات و مشتريها وقت القاء به عرف م شود، عرف که خبيث را خريد و فروش م کند براي چه خريد و
فروش م کند؟ براي همان استفاده محرم است، استفاده محرم هم وقت واقع شد حرمت م آيد والا اگر کس خمر را گرفت و

نخورد حرمت در کار نبوده، پس بوييم اين روايت در مقام بيان اين جهت است که م گويد اگر مشتري گرفت و استفاده
محرم کرد حالا بايع و مشتري هر دو در اثمش مساوي هستند، اينطور نيست که بوييم 90 درصد گناه براي مشتري است و 10

درصد براي بايع است . پس اين روايت جعفريات هم نم تواند دلالت کند. 

دليل پنجم: آيه 90 سوره مائده

لمع نم سرِج زْلاما و نْصابا و رسيالْم و را الْخَمنَّمنُوا اآم ا الَّذِينهيپنجم آيه 90 از سوره مبارکه مائده است . «يا ا دليل
الشَّيطانِ فَاجتَنبوه لَعلَّم تُفْلحونَ » آيه م فرمايد خمر، قمار، انصاب يعن بتها، ازلام قلمهاي بوده که براي شرط بندي و اينها

استفاده م کرده اند، م فرمايد اينها رجس هستند، من عمل الشيطان هستند، بعد م فرمايد فاجتنبوه، وجوب اجتناب را
متفرع م کند، ما از فاجتنبوه ي چيز کل را استفاده م کنيم و م گوييم چون م گويد از رجس اجتناب کنيد ‐ ضمير

فَاجتَنبوه به رجس بر م گردد ‐ از آن استفاده م شود که از هر رجس بايد اجتناب کرد، بر مدع اينطور استدلال م کنيم؛
النجس رجس، هر چيزي که نجس است، دم، بول، من، ميته، عذره رجس است، نم فرمايد فقط از اين چهار تا اجتناب کن، آيه

م گويد اينها رجس است نتيجه اين م شود که اجتناب از هر رجس واجب است . گفتيم که نجس هم رجس است، پس
اجتناب از رجس هم واجب است؛ اين ي مقدمه. اجتناب و وجوب الاجتناب مطلق است، يعن همه انواع بايد اجتناب شود.
فاجتنبوه يعن به انحاء تقلبات و تصرفات، ي هم اجتناب به بيع و شراء است، حق نداريد خريد و فروش کنيد، وقت چيزي

رجس شد نبايد نزديش شويد، از آيه استنباط م شود که بيع و شراء نجس که مصداق رجس است حرام است. اين استدلال به
اين آيه شريفه.

اشالات امام(ره) به استدلال به آيه

امام در کتاب ماسب محرمه سه اشال به اين استدلال وارد کرده اند که سه اشال را خلاصه عرض م کنم. اشال اول اين
است که فرموده اند ما از آيه استفاده نم کنيم اجتناب از هر رجس واجب است، بله چون دنباله اش دارد من عمل الشيطان،

رجس که من عمل الشيطان است اين قيد دارد، آيه نم فرمايد الرجس بما هو رجس يجب الاجتناب عنه، بله م فرمايد:
الرجس الذي من عمل الشيطان، اين را بايد اجتناب کرد و ما ش داريم که آيا بر بيع و شراء نجس، رجس که من عمل

الشيطان هست تطبيق م کند يا نه؟ کس که نجس را م فروشد نم توانيم بويم اين رجس من عمل الشيطان حتما بر آن

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


تطبيق م کند. خود نجس رجس است، اما اينه بيع و شراء آن رجس، من عمل الشيطان باشد اين مشوک است، اين اولا ثانيا
فرموده خود اين اعيان خارجيه مثل خمر که من عمل الشيطان نيست، خود قمار خود اين انصاب، اينها که من عمل الشيطان

نيست، بايد ي چيزي را در آيه تقدير بيريم، بوييم انما الخمر رجس يعن شرب الخمر، قمار يعن لعب به آلات قمار، و هذا،
در نتيجه بايد ي مقدر معين بيريم . اگر مقدر معين گرفتيم دير نوبت به بيع وشراء نم رسد اين هم اشال دوم .

اشال سوم فرموده اند که رجس دلالت بر اين نجس اصطلاح و مصطلح ندارد به قرينه اينه بوييم ميتة رجس است، چرا که
شود، م ذارد که نجس نمبت. اگر انسان دست به آن ب شود، انصاب يعن ذارد که نجس نماگر انسان دست به قمار ب

فرمايد چون اين رجس را خداوند بر همه اينها حمل فرموده، ما نم توانيم رجس را به معناي نجاست اصطلاح معنا کنيم. اين
سه اشال در استدلال به اين آيه شريفه.

و صل اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


