
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة أربعة وخمسون
الجلسة 154 

الدرس المائة أربعة وخمسون
الأمر الثالث، يمن الاستفادة من الرواية، لو سلّمنا أنّ الرواية ف صدد بيان حقيقة العدالة، وسلّمنا، أن الفقرة القائلة «أن تعرفوه

بالستر والعفاف وكف البطن والفرج واليد واللسان» تدل عل الملة، عل فرضنا لو قبلنا بهذين الأمرين، ولن هناك ف ذيل
الرواية عنوان حاكم عل صدر الرواية، لأنّ ذيل الرواية «الدلالة عل ذلك كله» لا يرجع إل اجتناب البائر فقط، لأنّ الآخرين

قالوا: إنّ 

صفحه 571 
الإمام(عليه السلام) حينما قال: «أن تعرفوه بالستر والعفاف» ثم أشار إل طريق أخر لبيان هذا الأمر وهو من أين نعرف أنّه ساتر
وعفيف، باجتناب البائر، ثم والدلالة عل ذلك كله، فأرجعوا الفقرة الأخيرة عل الفقرة الثانية اجتناب البائر، وهذا ما أشار إليه

المرحوم الحائري ف ذكر الفروض الثلاثة.

نظر الاستاذ المعظم:

يظهر عدم الحاجة إل هذه التفاسير الجانبية، بل إنّ الفقرة الأخيرة «والدلالة عل ذلك كله» حاكمة ف مقام البيان عل جميع ما
قبلها، يعن أنّ الإمام(عليه السلام) قال: «أن تعرفوه بالستر والعفاف»، و«يعرف باجتناب البائر» فتون جميع هذه الصفات

«ساتراً لجميع عيوبه»، من الأول أن نقرأ عين العبارة الواردة ف الرواية: «والدلالة عل ذلك كله» أو كما ورد ف بعض النسخ
«والدال عل ذلك كله»، ما هو مرجع ضمير جملة «ذلك كله»؟ ومن هو المشار إليه ف «ذلك»؟ هل يرجع إل جملة «اجتناب

البائر» أو إل جميع ما ذكرناه إل الآن، فإذا لم ترد «كل» ف الجملة مع ذلك نفهم من «كل» أن الضمير يرجع إل الجميع حيث
«أن يون ساتراً لجميع عيوبه»، مضافاً إل ذلك إنّ متعلق الجملة «والدلالة عل ذلك كله» لا تتناسب مع جملة «اجتناب

البائر»، بل إنّ الجملة «أن يون ساتراً لجميع عيوبه» قرينة عل أنّ الإمام(عليه السلام) يرم ف كلامه إل بيان الأمور من
الأول.

يظهر أنّ «الدلالة» حاكمة عل جميع ما قبلها، ونجعل جميع الملاك ف «ساتراً لجميع عيوبه»، يعن بين الناس، وكلمة العيب هنا
ليست بمعناها اللغوي، بل بمعناها الدين وعدم اجهر بالمعصية، «حت يحرم عل المسلمين ما وراء ذلك»، يعن لا يجوز

تومة والمخفية علالأمور الم التجسس ف ا وراء ذلك من عيوبه، وتظهر جملة «ما وراء ذلك» فللمسلمين البحث والتفتيش عم
الناس ولا شك ف حرمتها، بمعن إذا كان الشخص لا يرتب معصية أمام أنظار الناس فهل 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 572 
يجوز البحث عن عيوبه الباطنية والتفتيش عنها مثلا هل يشرب الخمر أم لا؟ هل يرتب الزنا أم لا؟ وهل يتجاوز عل أموال الناس

وحقوقهم أم لا؟، فهذا التفتيش حرام، وهذه الرواية دليل عل هذه الحرمة، بل يجب عليهم اظهار تزكيته وعدالته بين الناس،
وقال(عليه السلام) أيضاً: «أن يون منه التعاهد للصلوات الخمس وأن يواظب عليهن ويحفظ مواقيتهن بحضور جماعة المسلمين
وأنّ لا يتخلف عن جماعتهم» طبعاً إلا عن علّة تمنعه من الحضور ثم قال(عليه السلام): «فإذا كان كذلك لازماً لمصلاه عند حضور

الصلوات الخمس، فإذا سئل عنه ف قبيلته قالوا: ما رأينا منه إلا خيراً مواظباً عل الصلوات ومتعاهداً لأوقاتها ف المصل، فإن
ذلك يجيز شهادته وعدالته بين المسلمين».

فعليه لو كنّا نحن وذيل الرواية فلا يمن استفادة الملة من ذيلها، فجميع الفقرات لا توح أنّ المراد من ذلك الملة النفسانية بل
اب الذنب بصورة علنية بين الناس، و«حضوره فعدم ارت أمور خارجية متعارفة بين الناس مثل «ساتراً بجميع عيوبه» يعن
جماعة المسلمين ف أوقات الصلوات الخمس» يعن كونه مقيداً بهذا الحضور وغير مفرط فيه ولا متماهل ف الواجبات، فهذا

المقدار يجيز شهادته ويثبت عدالته بين المسلمين، وهذا تعبير أخر عن حسن الظاهر، لأنّ البعض قالوا: تعتبر الملة ف العدالة،
وأحد الطرق للوصول إل العدالة حسن الظاهر.

قلنا ف جوابهم، لا حاجة إل ذكر عنوانين للعدالة وحسن الظاهر، لأنّ الشارع المقدّس جعل حسن الظاهر بمنزلة العدالة، فعليه أنّ
قولم إنّ العدالة بمعن الملة يدفعم إل هذا التفسير، وأنّ جملة «والدلالة عل ذلك كله» ليست ف مقام التنزيل، لأنّ الرواية

ليست ف صدد بيان أنّ حسن الظاهر شرعاً وتعبداً بمنزلة الملة، أنّ حقيقة العدالة الملة النفسانية، وأنزل الشارع حسن الظاهر
 ة، لأنّ هذا التفسير للرواية لا يتلائم مع الرواية أبداً، لأنّ الرواية فبمنزلة المل

صفحه 573 
مقام بيان أنّ ذيل الرواية حاكم عل صدرها ومفسر له. فعليه لا يشم من الرواية رائحة التنزيل أبداً حيث نقول إنّ حسن الظاهر
منزل بمنزلة الملة للعدالة، هذا أولا، وثانياً، ف ذيل الرواية «فإنّ ذلك يجيز شهادته وعدالته بين المسلمين» هو نفس العدالة لا

منزل بمنزلة العدالة بل هو أمر آخر.

عل أية حال، فإنّ العدالة ليست ملة ف الشارع المقدّس بل ه حسن الظاهر، وما ذكره الفقهاء من أنّ العدالة ملة نفسانية
باعثة عل التقوى طرحت ف عصر المرحوم العلامة (قدس سره) ، ولن نحن لا نستفيد من الرواية المذكورة هذا المعن، وأهم

دليل تمسك به القائلون بالملة هو صحيحة ابن أب يعفور حيث قلنا أولا: إنّ الرواية ليست ف مقام بيان حقيقة العدالة، وثانياً: إن
كانت ف مقام بيان حقيقة العدالة ولن لا يستفاد منها الملة، وثالثاً: إذا استفدنا من صدر الرواية معن الملة يون ذيل الرواية

حاكماً عل الصدر وذيل الرواية يشير إل حسن الظاهر فقط.

إنّ أهل السنة حينما يتحدثون عن العدالة يمرون عليها مر الرام، ولذا إذا علموا أنّ هذا الشخص متلزم بأوقات الصلوات الخمس
ومجتنب المعاص يقتدون به ويصلون خلفه، وصحيحة ابن أب يعفور تشير إل هذا المعن ف العدالة، فمن أين أت العلامة بهذا

المعن وجعل مسألة العدالة مسألة صعبة مستصعبة، وهناك اشالات عدّة ذكرها المرحوم الشيخ الأنصاري ف كتاب «رسالة
العدالة» سيأت بيانها.

وردت طائفة من الروايات ف باب العدالة تح جميعها عن حسن الظاهر، منها:

1 ـ ما رواه أبو أيوب الخزار، عن حريز، عن أب عبداله(عليه السلام)... قال: «إذا كان أربعة من المسلمين لا يعرفون بشهادة



الزور اجيزت شهادتهم جميعاً»(1)،

1 ـ وسائل الشيعة، ج27، الباب 41 من أبواب الشهادات، ح 18.

صفحه 574 
يعن إذا شهد أربعة أشخاص عل شخص أنّه لا يذب ولا يدل بشهادة الزور فذلك يف ف عدالته، ولا نلمس ف هذه الرواية

معن الملة أصلا فحاله حال من كان ساتراً لجميع عيوبه وما رأينا منه إلا خيراً.

2 ـ ما رواه عبداله بن المغيرة، قال: قلت للرضا(عليه السلام) ... قال: «كل من ولد عل الفطرة وعرف بالصلاح ف نفسه جازت

شهادته»(1)، وهذه الرواية مثل سابقتها لا تشم منها رائحة الملة.

3 ـ ما رواه يونس بن عبدالرحمن، عن بعض رجاله، عن أب عبداله(عليه السلام)قال: «... فإذا كان ظاهر الرجل ظاهراً مأموناً،

جازت شهادته، ولا يسأل عن باطنه»(2)، يعن إذا كان إنساناً أميناً وظاهره يح عن صلاح فذلك يف ف قبول شهادته، ولا يجب
السؤال والبحث عن باطنه وسريرته وهل أنّه شرب الخمر وارتب المعاص أم لا؟، فعدم السؤال دليل عل عدم اعتبار الملة.

4 ـ ما رواه عن علقمة قال: قال الصادق(عليه السلام)...«فمن لم تره بعينك يرتب ذنباً أو لم يشهد عليه بذلك شاهدان فهو من أهل
العدالة والستر»، يعن إذا لم يره أحد أنّه يرتب المعصية فهو من أهل الستر والعدالة، فلا يفهم من عدم ارتابه للعمصية أو عدم
مجء الشاهدان للشهادة عليه أعم من أن يون له الملة وعدمها، والرواية لا تشير إل أنّ نف الرواية دليل عل الملة، لأنّ عدم

رؤيته عل المعصية أمر خارج لا يتحم ف الأمور النفسانية للإنسان، والنقطة المهمة ف الرواية تقول: «فهو من أهل الستر
والعدالة وشهادته مقبولة وإن كان ف نفسه مذنباً»، وإن كان ف الباطن مذنباً لا علاقة له بالظاهر الذي يح عن صلاحه وعدالته.

عل أية حال فإنّ العدالة المذكورة لإمام الجماعة والشاهد ف نظر الشارع 

1 ـ المصدر السابق، ح .21
2 ـ المصدر السابق، ح3.

صفحه 575 
المقدّس، ه أمر ظاهر لا يمن الاستفادة منها معن الملة خلافاً للعلامة (قدس سره) ، وأنّ العدالة لا دخل لها بالأمور النفسانية
والباطنية، الروايات المذكورة غير متعارضة مع صحيحة ابن أب يعفور ولا يستفاد منها جميعاً حسن الظاهر وإن كان ف نفسه

مذنباً، وإلا إذا كانت هناك رواية ف أبواب الشهادات معارضة لهذا المعن فعند التعارض تتساقط.


