
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 16 شوال 1432

الدرس الواحد والستون:شروط المرجعية
الجلسة 61 

الدرس الواحد والستون

نظر الاستاذ:

بالنسبة إل ما ذكره السيد الخوئ من إرتاز المتشرعة أو مذاق الشرع فاننا بمراجعة جميع أبواب الاصول لا نجد ف مقام
الاستدلال سوى القرآن والسنّة والسيرة العقلائية أو سيرة المتشرعة ولم يقل الفقهاء أنّ إرتاز المتشرعة أو مذاق الشرع هو أحد

الحجج، وعندما نراجع كتب الفقهاء كالمبسوط أو التذكرة لا نجد مثل هذا الاصطلاح، ولن ورد هذا الاصطلاح ف الشرايع بشل
محدود جدّاً ثم توسع صاحب الجواهر ف استعماله حيث أورده ف 15 ـ 16 مورداً ف الجواهر، مثلا ج15 ـ 196 ف اللام عن

وجوب شء معين وأنّه ينسجم مع مذاق الشارع.

وف ج23، ص222 استفاد الحرمة من مذاق الشارع وقال: إل غير ذلك مما هو منر ف مذاق الشارع.

وف ج30، ص195 قال: ولا ينبغ لمن رزقه اله معرفة مذاق الشرع أن يحتمل ذلك فضلا أن يون فتوى.

وف ج32، ص6 ف مسألة إرث الزوج والزوجة ف العقد المنقطع فيما لو شرطا ذلك حيث ذهب إل بطلان الشرط وقال: إنّه بعيد
عن مذاق الشارع.

وف ج40، ص 287 ف من كانت دعواه عيناً ف يد إنسان فله انتزاعها ولو قهراً ما لم يستوجب فتنة، فلو استوجب تلف نفس
حرم وهذا ما يستفاد من مذاق الشارع.

صفحه 184 

ملاحظات:

1 ـ إنّ السيد الخوئ ذكر إرتاز المتشرعة ومذاق الشرع مقترنين ف حين أنّهمات أمران مختلفان، فالاول تعود إل سيرة
المتشرعة بالشرائط المذكورة لحجيتها من قبيل إتصالها بزمن المعصوم وغير ذلك.

2 ـ الظاهر من كلمات العلماء أنّ إرتاز المتشرعة ليس هو سيرة المتشرعة، فالأول يراد به ما ثبت ف أذهان المتشرعة وإن لم
يقترن بالعمل والممارسة، وعل أية حال فان كان المقصود إنهما شء واحد فلابدّ من البحث ف أنّه هل قامت سيرة المتشرعة
عل أن يون مرجع التقليد عادلا شيعياً؟ وحينئذ نواجه هذا الأشال ف صورة قبول هذا الوجه وهو أنّ المرجعية لم تن بهذه

الصورة ف زمن المعصومين، ولهذا لا يمن القول بأنّ سيرة المتشرعة قائمة عل ذلك، وإن كان المقصود أنّهما شيئان مختلفان
حيث يقال مثلا ف باب القضاء بأنّ إرتاز المتشرعة أنّ القاض لا يجوز أن يون إمرأة، وهنا نواجه هذا الإشال وهو ما هو

.ء من التعصب مثلااز؟ فلعل ذلك ناشحجية مثل هذا الإرت الدليل عل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


3 ـ قلنا أنّ إرتاز المتشرعة يختلف عن مذاق الشرع وإن قرنهما السيد الخوئ ف كلامه، وهنا نتساءل أنّه هل يمن للفقيه أن
يستند عل مذاق الشرع ف مقام الاستدلال؟

الذي يتّضح من كلمات صاحب الجواهر أنّ الفقيه لابدّ أن يون له علم بهذاق الشرع ل يمنه الاستدلال به ولا ينفع مجرد
الاحتمال، ومع العلم به تون حجيته من باب حجية القطع الذاتية، مثلا لو واجه الفقيه مسألة العيوب الجديدة ف المرأة كالايدز،

فهل يمن فسخ الناح عل أساس هذه العيوب أو يقتصر عل المذكور ف الروايات؟ فلو علم الفقيه من خلال مذاق الشرع جواز
الفسخ ف العيوب الجديدة جاز له الفتوى به، وإلا فلا، وهذا العلم بمذاق الشرع يحصل عليه الفقيه من خلال الممارسة والتمرس

ف الفقه، ولن يبق أنّ هذا الدليل حجة عل الفقيه نفسه ولا يون حجة عل المقلّدين.

صفحه 185 
4 ـ هنا قد يتساءل: كيف يمن معرفة عدم جواز أن يون مرجع التقليد سنياً من مذاق الشرع؟ وهذه المسألة يمن قبولها بالنسبة

إل العدالة وأن لا يون مرجع التقليد فاسقاً، ولن لزوم أن يون شيعياً فلا يستفاد من مذاق الشرع.

5 ـ رأينا أن السيد الخوئ استدل بالأولوية ف المقام أنّ العدالة معتبرة ف إمامة الجماعة فه معتبرة ف مرجع التقليد بطريق
ون راوي الحديث عادلاهذا الأساس يجب أن ي لأنّ منصب إمام الجماعة أقل شأناً من المرجعية، وهنا قد يقال بأنّه عل أول

أيضاً والحال أنّه يف فيه الوثوق.

وأجاب سماحة الوالد عن هذا الإشال ف «تفصيل الشريعة»(1) حيث ذهب إل تأييد كلام السيد الخوئ ف الأولوية وأنّ هذا
الإشال إنّما هو قياس المرجع عل الراوي وإمام الجماعة وهذا القياس باطل لأنّه قياس مع الفارق، لأنّ مهمة الراوي ه حاية

الخبر، وأما المرجعية فتهتم باستنباط الحم الإله من هذه الروايات والأخبار ولابدّ فيها من توفر العدالة.

إشال الاستاذ: هنا يرد إشال أخر عل الأولوية المذكورة، وهو أنّ صلاة الجماعة أمر تعبدي محض ولا إشال ف أن يقرر
الشارع شرطية العدالة ف إمام الجماعة، وأما ف استنباط المجتهد للحم الشرع من الرواية والأخذ بقوله فهو ليس من باب

الامور التعبدية، والنتيجة أنّ هذه الأولوية محل تأمل.


