
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 04 رجب 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 51 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
محصل البحث المتقدّم

تصدّى البحث ف الجلسة السابقة لتقييم ونقد جدوائية نظرية «التشيك ف الوجود» ف مقام تحليل التخيير الشرع بين الأقل
ف الصدرائ ان عدّ الأقل والأكثر مرتبتين لحقيقة واحدة ـ وفقاً للمبنكلامه بتسليم إم المحقق الأصفهان والأكثر. وقد استهل

التشيك ـ وذلك ف دائرة الأمثلة التوينية كالخط القصير والطويل، أو النور الضعيف والشديد؛ إذ الخط القصير (ثلاثة
سنتيمترات مثلا) والخط الطويل (ألف متر) كلاهما فردان لطبيعة «الخط»، مع التفاوت بمراتب الشدة والضعف ف الوجود. بيد

أنّه صرح بقصور هذه الآلية التحليلية عن الشمول للمقولات كافّة، واستحالة سريانها إل عالم الاعتبار والواجبات الشرعية أساساً.
حيث أفاد بأنّ التشيك ـ سواء ف الماهية أو الوجود ـ ليس قاعدةً عامةً ومطّردةً ف جميع المقولات، بل يختص جريانه ببعض

المقولات التوينية، هذا «فضلا عن الاعتباريات» الت لا حظّ لها من الوجود الأصيل، ك يتصور فيها معن لمراتب الشدة
والضعف. فالعناوين الاعتبارية ـ كالوجوب والملية والزوجية ونحوها ـ يدور أمرها بين الوجود والعدم؛ فإما أن يتحقّق الجعل أو

المرتبة الوجودية لنفس الاعتبار. وكذا الحال ف الآثار والمتعلّقات، لا إل الحقيقة إل ا التفاوت الملحوظ فهو عائدٌ فلا. وأم
العناوين الانتزاعية، فإنّ أي تفاوتٍ ف المرتبة إنّما هو تابع محض لمنشأ الانتزاع. فإن كان المنشأ ذا مراتب تشيية سرى ذلك

إل العنوان الانتزاع تبعاً، وإ فلا. وتطبيقاً عل «التسبيحات الثلاث»: فإنّ كل تسبيحة تمثّل وجوداً مستقلا (من سنخ اللفظ غير
القار)؛ فالمجموع ليس وجوداً واحداً ممتدّاً ذا تشيك، بل هو عبارة عن ثلاثة أفراد متمايزة. وحيث إنّ عنوان «الثلاثة» ينتزع من
هذه الوجودات المستقلّة، ومنشؤه فاقدٌ للتشيك، فلا يقبل العنوانُ نفسه حمل المراتب الوجودية. وعل هذا الضوء، يون قياس
التخيير الشرع بين «التسبيحة الواحدة» و«التسبيحات الثلاث» عل التخيير الفلسف بين «الخط القصير والطويل» قياساً مع

الفارق. فف الخط المتصل نحن بإزاء وجودٍ مشك ذي مراتب ممتدّة، بينما نواجه ف التسبيحات كثرةً ف الأفراد المستقلّة.
والنتيجة أنّه لو اريد ف مقام الثبوت تصوير «الأكثر بما هو أكثر» فرداً لطبيعة المأمور به ـ كالأقل ـ بالاستناد إل جهاز التشيك،
فإنّ ذلك لا يجدي نفعاً ف الواجب التخييري الشرع. وإنّ الاستحالة الت قررها الأصفهان ف التخيير بين الأقل والأكثر لا ترتفع

بمجرد هذا التحليل، إلا إذا صرنا إل مبن آخر ف أصل تحليل حقيقة الواجب التخييري.

الموقف النهائ من التشيك ف الاعتباريات

يك لا يجد سبيلايتّضح أنّ التش ،(ه مقامهال أعل) صريح مقالة المحقق الأصفهان تلخيصاً لما سلف من الأبحاث، وتأسيساً عل
إل الأمور الاعتبارية ف نظره الشريف. وهو بعينه المبن الذي وقع عليه اختيارنا وانتهينا إليه بالرجوع إل ما تقدّم. وإنّ القول

بامتناع التشيك ف الاعتباريات ـ بمعناه الفلسف المتقوم بالشدة والضعف الوجوديين ـ هو المستفاد بوضوح ـ مضافاً إل رأي
الأصفهان ـ من مطاوي كلمات المحقق النائين وتقسيماته وتحليلاته ف «فوائد الأصول»، وكذا من المنهجية البحثية للسيد

البروجردي ف «نهاية الأصول». والسر ف ذلك أنّ هذين العلَمين قد نظرا إل الاعتبار بوصفه جعلا بسيطاً، يدور أمره دائماً بين
الوجود والعدم؛ وأرجعا كل تفاوتٍ يلحظ ف البين إل جانب المتعلّقات والآثار المترتبة، نافيين استناده إل تفاوتٍ ف المراتب

الوجودية لنفس الحقيقة الاعتبارية.[1] والوجه ف هذا المبن واضح:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


إذ التشيك إنّما يرد إما ف الوجود أو ف الماهية، والحال أنّ الأمر الاعتباري فاقدٌ للماهية بمعناها الفلسف، كما أنّه ليس وجوداً
من سنخ الوجود التوين. وحينما يقال: «إنّ له وجوداً ف وعاء الاعتبار»، فالمقصود من هذا «الوجود الاعتباري» ـ عند التحليل

الدقّ ـ ليس إلا الأمر الدائر بين الوجود والعدم؛ بمعن أنّه إما أن يتحقّق الاعتبار، وإما أن لا يتحقّق. وعليه، فإنّ افتراض مراتب
.يك» بمعناه الفلسفتماماً عن «التش نفس الاعتبار، أجنب الشدّة والضعف ف

فمثلا، ما قد يقال من: «أنّ أعتبر اللزوم الشديد» ف مقابل «اللزوم الضعيف»، أو أنّ «هذا الوجوب أقوى مرتبةً من ذاك
الوجوب»، إنّما مرده عند التحليل الدقّ إما إل تثّر الأحام وتعدّد الاعتبارات المستقلة (كتعدّد الوجوبات أو أنحاء الإلزام)، وإما
إل التفاوت ف المتعلّقات والقيود والآثار المترتبة عل سنخ واحدٍ من الاعتبار. ولا يرجع الأمر بحالٍ إل التشيك ف نفس حقيقة

ه تعالذلك الوالد المرحوم (رضوان ال وتبعه ف ة». نعم، قد جنح السيد الإمام الخمينياعتبار الوجوب» أو «اعتبار المل»
عليهما) ف بعض الموارد، إل تصوير نحوٍ من المراتب ف الأمور الاعتبارية، وقدّما تقريراً لتفسير الشدّة والضعف ف بعض
يك ـ بمعناه الفلسفمفادها أنّ التش نتيجة أننا قد أشبعنا هذا الرأي بحثاً وتمحيصاً فيما سلف، وانتهينا إل الاعتبارات.[2] إ

والأصول الدقيق ـ غير جارٍ ف الاعتباريات.

يك فدعوى «التش بين الأقل والأكثر ـ إذ لا يسوغ، استناداً إل التخيير الشرع ذلك، يتّضح حال ما نحن فيه ـ أعن وتأسيساً عل
عالم الاعتبار»، سحب التحليل الجاري ف وعاء التوين (كالخط والنور) وتطبيقه عل الموارد الشرعية. وتشل هذه النتة ركيزةً
أساسيةً ف نقدنا لمحاولة قياس «التسبيحات الأربع» عل مثال «الخط القصير والطويل»، لأننا ف المثال التوين نواجه وجوداً

ام مجعولة، لا مع حقيقةباب التسبيحات مع وجودات اعتبارية متعدّدة وأح وينياً تتفاوت مراتبه، بينما نتعامل فواحداً ت
وجودية مشة واحدة.

اختصاص نزاع التخيير بالأقل والأكثر الاستقلاليين

وبعد اتضاح ما تقدّم من المبان، ثمة نقطةٌ جديرةٌ بالالتفات، وه: هل إنّ البحث عن إمان التخيير بين الأقل والأكثر أو استحالته،
له مجرى ف الأقل والأكثر الارتباطيين أيضاً؟ أم أنّ مصب النزاع مقصور أساساً عل الأقل والأكثر الاستقلاليين؟ إنّ ظاهر كلمات

المحقق الخراسان يحمل عل انحصار النزاع ف «التخيير بين الأقل والأكثر» ف خصوص القسم الاستقلال؛ إذ لا مجال عنده ـ
ف الأقل والأكثر الارتباطيين ـ لتصوير التخيير بمعن الواجب التخييري أساساً. وتوضيح هذه الدعوى يقع ف محاور:

والارتباط الفارق الجوهري بين القسمين: الاستقلال

متميزان. ومثاله التسبيحة الواحدة ف منهما ماهيةٌ ووجود لالأقل والأكثر الاستقلاليين، نحن بإزاء فعلين مستقلين، ل فف
الركعتين الثالثة والرابعة، ف مقابل التسبيحات الثلاث. وهنا، يون طرفا التخيير المحتملان قابلين للانفاك ذاتاً: فإما هذا الفعل
المستقل (الأقل)، وإما ذاك الفعل المستقل (الأكثر). وهذه الموارد ه المصب الرئيس والمجال الحقيق للبحث عن التخيير بين

الأقل والأكثر.

وأما ف الأقل والأكثر الارتباطيين، فاللام يتمحور حول أجزاء مركب واحد، كالصلاة ذات الأجزاء التسعة ف قبال الصلاة ذات
من تسعة أجزاء أم من عشرة؟ فالترديد ف بهل إنّ ذات الواجب الواحد، مرك :الأجزاء العشرة. وصورة المسألة هاهنا ه

الحقيقة يرجع إل حدّ المأمور به وسعته، لا إل أنّه قد جعل مأمور بهما مستقلان يون الملّف مخيراً بينهما. وعليه، فالمسألة من
قبيل الشك ف حدود واجبٍ تعيين واحد، وليست من سنخ «الواجب التخييري» الدائر بين عدلَين مستقلين.

توظيف اعتبارات الماهية ف تصوير التخيير

ولغرض تصوير معقولية التخيير بين الأقل والأكثر الاستقلاليين، استند المحقق الخراسان إل تحليله المعروف القائم عل اعتباري



«الأقل بشرط لا» و«الأقل بشرط شء». فـ «الأقل بشرط لا» (أي الملحوظ بشرط عدم انضمام الزائد) يمثّل العدْل الأول للواجب
.دْل الثانل العء» (أي الملحوظ بشرط انضمام الجزء الزائد) ـ والذي يساوق الأكثر حقيقةً ـ يشالتخييري. و«الأقل بشرط ش

ومقتض هذا التحليل أنّه لو أت الملّف بالأقل مجرداً عن الانضمام، كان ذلك مصداقاً لـ «الأقل بشرط لا» ومحققاً للغرض. ولو
أت بالأكثر، كان عنوان «الأكثر بما هو أكثر» (لا بما هو مشتمل عل الأقل فحسب) فرداً آخر للواجب ومحصلا للغرض أيضاً.

وهذا التصوير إنّما يستقيم ف الأقل والأكثر الاستقلاليين حصراً، ضرورةَ إمانِ لحاظ الأقل هناك تارةً بنحوٍ يأب الانضمام (بشرط
لا) فيستقل ف الفاعلية، وأخرى بنحو اشتراط الانضمام (بشرط شء) فيون مع الزائد فعلا مستقلا آخر (هو الأكثر). وأما ف الأقل

والأكثر الارتباطيين، فلا مجال لهذا التحليل؛ إذ حقيقة المسألة هناك تدور بين احتمالية تعلّق الجعل بالتسعة أجزاء من أول الأمر،
أو بالعشرة. فالمردد هو ذات المأمور به وحدّه الواقع، لا أنّه قد جعل مأمور بهما مستقلان ف عرضٍ واحدٍ ليون الملّف مخيراً

بينهما.

وعليه، فلا يصح القول ابتداء بوجود «أقل بشرط لا» كعدْل للواجب، و«أقل بشرط شء» (المساوق للعشرة) كعدْلٍ آخر. بل الأمر
دائر واقعاً بين وجوب التسعة (بحدّها) أو وجوب العشرة (بحدّها)؛ فالملّف ف مقام العمل يجهل تعيين الواجب الواقع، وهذا

الجهل هو جهل ف تشخيص الماهية والحدّ المجعول، وليس ناشئاً عن تشريع للتخيير بين عدلين مستقلين.

وبعبارة أخرى، إنّ «الأقل» ف القسم الارتباط، مردد ف واقعه منذ البدء، فهل إنّ المأمور به الواقع هو التسعة أجزاء (الأقل بما
هو هو)؟ أم أنّ هذه التسعة ليست سوى أجزاء للماهية، وأنّ الوجوب قد تعلّق بالعشرة (الأقل بشرط شء)؟ وما لم يتحدد هذا

الواقع، فلا معن لافتراض وجود «أقل» ملحوظ بنحو الاستقلال و«بشرط لا» كطرفٍ للتخيير. إذن، لا يسوغ القول ابتداء بأنّ «الأقل
بشرط لا» يمثّل أحد طرف الواجب التخييري، و«الأقل بشرط شء» (الأكثر) يمثّل الطرف الآخر. فف الأقل والأكثر الارتباطيين ـ

وفقاً للمبن المشهور ـ نحن بإزاء واجبٍ واحدٍ ذي حقيقة مرددة ف علمنا (بين التسعة والعشرة)، ولسنا أمام واجبين مستقلين
مجعولين ف عرض واحد.

خلاصة البحث والنتائج

وقد تمخّض عن البحث المتقدّم النتائج التالية:

إنّ النزاع ف إمان التخيير بين الأقل والأكثر أو استحالته، ناظر ومقصور عل «الأقل والأكثر الاستقلاليين». وذلك حيث يفترض
وجود فعلين مستقلين قابلين للانفاك، يقعان ف عرضٍ واحد (كالتسبيحة الواحدة بإزاء التسبيحات الثلاث، بناء عل كونهما

عنوانين مستقلين للامتثال).

وأما المسلك الذي انتهجه المحقق الخراسان (عبر تخريج الأقل بشرط لا، والأقل بشرط شء)، فلا مسرح له ف «الأقل والأكثر
الارتباطيين». والسر فيه انتفاء التعدد الحقيق ف المأمور به هناك، فلا يوجد مأمور بهما مستقلان ك يصح تصوير كل منهما

عدلا للواجب التخييري. وإنّما الواقع هو وجود واجبٍ واحدٍ، والشك سارٍ إل تعين حدّه وماهيته (أهو المركب من تسعة أجزاء أم
عشرة).

فف الأقل والأكثر الارتباطيين، لا يمن فرض تعدّد الغرض ـ بالمعن الذي صوره الآخوند ف الاستقلاليات ـ لا عرفاً ولا ثبوتاً. بينما
ف الأقل والأكثر الاستقلاليين، يمن ـ ولو بناء عل مبن الآخوند ـ لحاظ غرضٍ مستقل لل عدْلٍ من طرف التخيير. وف هذه

النقطة بالتحديد، ينبري المحقق الأصفهان، متسلّحاً بتحليلاته الفلسفية والأصولية، لسدّ الطريق أمام الآخوند، مشيداً دعوى
استحالة التخيير بين الأقل والأكثر، حتّ ف نطاق الاستقلاليات. وهذا التفيك الدقيق، كما أنّه يرسم حدود فاعلية مبن الآخوند



وجريانه، فإنّه يجلّ بوضوح السر ف انصباب الأبحاث المعمقة الدائرة بينه وبين الأصفهان ف باب التخيير، عل الموارد
الاستقلالية دون الارتباطية. وبناء عليه، لا يسوغ تعميم نتائج تلك الأبحاث وإطلاقها لتشمل جميع موارد الأقل والأكثر ف الفقه

والأصول من دون تفصيل.

المسلك الثان للمحقّق الأصفهان ف علاج إشال التخيير: التحليل من زاوية الغرض

:مقام التصدّي للإجابة عن شبهة استحالة التخيير بين الأقل والأكثر، مسارين للحل ف ،(ه مقامهال أعل) طرح المحقق الأصفهان
الأول، التحليل من حيثية الفردية (أي كون كل من الأقل والأكثر فرداً لطبيعة المأمور به). والثان، التحليل من حيثية غرض

المول. وقد استوف (قدس سره) البحث ف المسار الأول، وأوضح بجلاء أنّه ما لم نلتزم بالتشيك ف الوجود (أو الماهية)، ومع
الأخذ بعين الاعتبار قصور الاعتباريات عن قبول التشيك، فإنّ هذا الطريق مسدود ف ما نحن فيه ولا يجدي نفعاً. وها هو الآن

:هذا الصدد كما يل عبارته ف معالجاً المسألة من زاوية الغرض. ونص ،م وجهه شطر المسار الثانييم

و إن كان بلحاظ كون الغرض الواحد و المتعدّد مترتّبا عل الأقل ‐ بشرط لا ‐ و عل الأكثر ‐ كما هو ظاهر كلامه (قدس سره)
ف ختامه ‐ فهو إنّما يتم بناء عل تعدّد الغرض، و أما بناء عل وحدته سنخا فلا بدّ من الانتهاء إل جامع مشك عل مبناه (قدس

سره)، و لا يمن أن يون الجامع نفس الطبيعة التسبيحة ‐ مثلا ‐ فإنّها موجودة ف الأكثر بوجودات متعدّدة، فتون هناك
أغراض متعدّدة، مع أنّ اللازم تحصيله غرض واحد وجودا، لا وجودات منه، فلا محالة يجب الانتهاء إل جامع يون الأكثر وجودا

واحدا له.[3]

صياغة المسلك الثان: المعالجة من زاوية الغرض

ويبتن هذا المسلك عل أساس إمان دعوى الموضوعية المستقلة لل من الطرفين؛ فما يمن أن يقع الأقل موضوعاً لغرض
المول، فذلك الأكثر يصلح لأن يون موضوعاً مستقلا لغرضٍ آخر. وبعبارة اخرى، يفترض ثبوت غرضين (أو قل مطلوبين)

لمتعلّقين مستقلين:

الأول: غرض يترتّب عل «الأقل بشرط لا»، كالتسبيحة الواحدة مقيدةً بعدم انضمام الزائد إليها. فف هذا الفرض، يون ذات الأقل
ـ بما هو مقيدٌ بهذا الشرط العدم ـ موضوعاً لغرضٍ مستقل. وهذا الغرض إنّما يستوف ويتحقّق بالإتيان بتلك التسبيحة اليتيمة،

شريطة خلوها عن انضمام الزائد.

الثان: غرض يترتّب عل «الأكثر بما هو أكثر»، كالتسبيحات الثلاث. والمقصود هو المجموع المركب من الأجزاء الثلاثة، حيث
يقع ـ بعنوانه هذا ـ موضوعاً لغرضٍ آخر، مغايرٍ للغرض المترتّب عل الأقل بشرط لا. ووفقاً لهذا التصوير، نون بإزاء طريقين

مستقلين لتحصيل مرادات المول بلحاظ الغرض. فبمقدور الملّف استيفاء الغرض الأول بإتيان الأقل بشرط لا، كما يسعه تحصيل
الغرض الثان بإتيان الأكثر بما هو أكثر. ومن هذه الزاوية، يون التخيير ـ بمعن إيال الأمر إل الملّف ف اختيار استيفاء أي من

الغرضين المستقلين ـ أمراً معقولا وقابلا للتصور ف مقام الثبوت.

الشرط الأساس: التعدّد ف الغرض أو الجامع المشك

وقد بادر المحقق الأصفهان فوراً إل تقييد هذا التصوير بشرط جوهري، وهو الالتزام بتعدّد الغرض. ومفاده أنّه لو سلّم بون
الغرض المترتب عل «الأقل بشرط لا» مغايراً للغرض المترتب عل «الأكثر بما هو أكثر»، وأنّ للمول مطلوبين مستقلين واقعاً،

فإنّ التخيير الشرع بين هذين العدلين يون سليماً وخالياً من الإشال من ناحية الغرض.



وأما لو ذُهب إل «وحدة الغرض سنخاً»، أي لو افترضنا أنّ الغرض المتحصل ف كلا الفرضين (الأقل والأكثر) هو غرض واحدٌ
بالسنخ والحقيقة، وحاولنا ـ جرياً عل مبن الآخوند ـ جعل كل من الأقل والأكثر محصلا لنفس ذلك الغرض الواحد، فحينئذٍ لا

مناص من الالتزام بوجود جامع مشكٍ للغرض، بحيث يمثّل الأقل والأكثر مرتبتين (ضعيفة وشديدة) لذلك الجامع الواحد.

وقد أوضح المحقق الأصفهان أنّ هذا الجامع لا يسوغ أن يون نفس طبيعة «التسبيحة اللفظية» بما ه ه. والوجه ف ذلك أنّ
طبيعة التسبيح، ف فرض الأكثر، إنّما تتحقّق ف ضمن وجودات متعدّدة ومتثّرة. فلو فُرض أنّ كل وجودٍ من تلك التسبيحات

كان منشا لغرضٍ، للزم ف حالة الأكثر تحقّق أغراضٍ متعدّدة بتعدّد الوجودات. وهذا يتناف مع الفرض القائل بلزوم تحصيل
غرضٍ واحدٍ شخص ف الخارج، لا وجودات متعدّدة من ذلك الغرض.

وعليه، فبغية التحفّظ عل وحدة الغرض، لا مناص من الالتزام بجامع مشك؛ جامع يعدّ الأكثر ـ بالقياس إليه ـ وجوداً واحداً، لا
مسلكَ الآخوند تحت طائلة المناقشة والنقد ـ ف أوقع فيها المحقق الأصفهان از التمن نقطة الارتوجودات مستقلّة. وهنا ت
محاولته إرجاع التخيير بين الأقل والأكثر إل وحدة الغرض والجامع المشك ـ. وسيأت مزيد توضيح لهذه المناقشة ولإشاله

(قدس سره) عل دعوى «وحدة الغرض» و«الجامع المشك» ف سياق البحث اللاحق.

محصلة البحث ف الزاوية الثانية

وخلاصة القول ف تحليل التخيير بين الأقل والأكثر من حيثية الغرض أنّه لو قُبل بتعدّد الغرض، لأمن تصوير غرضين مستقلّين
لل من «الأقل بشرط لا» و«الأكثر بما هو أكثر». وحينئذٍ يون التخيير بين هذين العدلين ممناً ثبوتاً من هذه الناحية.

وأما لو بن عل وحدة الغرض سنخاً، فلا محيص عن الالتزام بجامع مشك ف ناحية الغرض. وهذا الجامع يمتنع أن يون نفس
طبيعة التسبيح؛ لأنّها ف فرض الأكثر تتحقق ضمن وجودات متعدّدة، مما يستلزم تعدّد الأغراض بتعدّدها، وهو خلف الفرض

القاض بلزوم تحصيل غرضٍ واحدٍ وجوداً.

ولهذا، ينته المحقق الأصفهان إل الشف عن أنّ هذا التصوير ـ أيضاً ـ يواجه صعوباتٍ جوهريةً ف ساحة الاعتباريات وموارد
التثّر الوجودي (كالتسبيحات الثلاث). وأنّ الإشال الرئيس ف التخيير بين الأقل والأكثر لا يجد حلّه الجذري بمجرد إرجاع الأمر

إل تعدّد الغرض أو وحدته. وسوف يتصدّى (قدس سره) ف ما يأت، لتوجيه نقده النهائ لهذه الزاوية الثانية (حيثية الغرض)
أيضاً، وهو ما سنتناوله بالشرح ف القسم اللاحق.

النقد النهائ للمحقّق الأصفهان لحل الآخوند ف مسألة الأقل والأكثر

بعد أن استوف المحقق الأصفهان (أعل اله مقامه) عرض المسارين المحتملين لتوجيه كلام المحقق الخراسان (التقريب من
حيثية الفردية، والتقريب من حيثية الغرض)، انته إل التصريح القاطع بأنّ ما سله الآخوند لا ينهض بدفع إشال استحالة
التخيير بين الأقل والأكثر، ولا يرفع غائلة الإشال، ولا سيما ف مثل دوران الأمر بين التسبيحة الواحدة والتسبيحات الثلاث.

ومحصل ما استفاده من كلام الآخوند هو محاولة لحاظ الأقل بنحو «بشرط لا»، واعتبار الأكثر «فرداً آخر» لنفس الطبيعة، ذا
غرضٍ مغاير. وببيانٍ آخر، إنّ «التسبيحة الواحدة بشرط عدم انضمام الزائد» تقع موضوعاً لغرضٍ مستقل، و«التسبيحات الثلاث

بما ه ثلاث» تقع موضوعاً لغرضٍ آخر. وعليه، يؤول التخيير ف واقعه إل تخييرٍ بين متعلّقين متغايرين ف الغرض.

ية الأقل والأكثر للجامع التشل: دعوى فرديمناقشة المسلك الأو



الأقل ـ يمثّل فرداً آخر لطبيعة المأمور به ف عل كان المسلك الأول يروم إثبات أنّ «الأكثر» ـ بما هو أكثر، لا بما هو مشتمل
عرض «الأقل»، وذلك بفرض جامع مشك للطبيعة تنتظم فيه هاتان المرتبتان. بيد أنّ المحقق الأصفهان خلص ف نهاية المطاف

:بطلان هذا التوجيه، قائلا إل

و مما ذكرنا تبين: أنّ حمل كلامه (قدس سره) عل أخذ الأقل بشرط لا، و جعله فردا للجامع التشي غير مفيد؛ لأنّ البشرطلائية
غير دخيلة ف فرديته للجامع، و دخلها ف الغرض معقول، إلا أنّ فرديته للجامع التشي غير لازمة، إلا مع فرض وحدة الغرض

لا مطلقا.[4]

ولُباب نقده يمن ف التمييز بين عالم الاعتبار والتوين. فإنّ «البشرطلائية» (أي لحاظ الأقل مشروطاً بعدم انضمام الزائد)
مجرد اعتبارٍ ذهن، بينما «الفردية للجامع» شأنٌ حقيق توين، ولا ينقلب الواقع عما هو عليه بمجرد الاعتبار واللحاظ. وبعبارته،
إنّ لحاظ الأقل «بشرط لا» أجنب عن ملاك فرديته للجامع، ولا تأثير له فيها. غاية ما ف الباب أن يون لهذا القيد دخالةٌ ف ترتّب
الغرض. وأما عدّ الأقل «فرداً للجامع التشي»، فهو فرع القول بوحدة الغرض، وليس لازماً عل الإطلاق. وعليه، فإنّ التشبث

باعتبار «الأقل بشرط لا» لإثبات فرديته للجامع التشي للطبيعة، محاولةٌ قاصرةٌ عن الحل؛ إذ الفردية تابعةٌ لواقع الشء
وحقيقته، ولا تدور مدار مجرد اعتبار البشرطلائية.

مناقشة المسلك الثان: اشتراط المعقولية ف تعدّد الغرض

وأما المسلك الثان، فقد كان يبتن عل معالجة المسألة من زاوية الغرض، بأن يفرض ترتّب غرضٍ خاص عل «الأقل بشرط لا»،
وغرضٍ آخر مغايرٍ عل «الأكثر بما هو أكثر». وبهذا، يغدو التخيير بين المتعلّقين ممناً، باعتبار كون كل منهما محصلا لغرضٍ

مستقل.

إ أنّ المحقق الأصفهان قيد تمامية هذا التصوير بشرط أساس، وهو معقولية تعدّد الغرض ف حدّ ذاته. ومفاده أنّه لا بدّ من
التسليم بأنّ هناك غرضاً خاصاً قائماً بـ «الأقل بشرط لا»، وغرضاً آخر قائماً بـ «الأكثر بما هو أكثر» ف عرضه، وأنّ إرادة الشارع

قد تعلّقت واقعاً بتحصيل هذين الغرضين الحقيقيين المستقلين.

وأما لو بن الأمر عل وحدة الغرض سنخاً ـ بمعن أنّ للمول غرضاً نوعياً واحداً، وأنّ كلا من التسبيحة الواحدة والتسبيحات
الثلاث يشتركان ف تحصيله ـ فلا مناص حينئذٍ من افتراض قدرٍ جامع بين طرف التخيير، يون كل منهما كافياً ف تحقيقه. وهنا
يؤكد المحقق الأصفهان أنّ هذا القدر الجامع لن يخرج عن كونه طبيعة «التسبيحة اللفظية». بيد أنّ هذه الطبيعة، ف فرض الإتيان

بالتسبيحات الثلاث، إنّما تتحقّق ف ضمن وجودات متعدّدة، وهذا ما يتناف مع الفرض القاض بلزوم تحصيل غرضٍ واحدٍ
وجوداً، لا تحصيل وجودات متعدّدة من ذلك الغرض.

أشدّ ف التسبيحة الواحدة، وبمرتبة ضعيفة ف غرضاً واحداً، يتحقّق بمرتبة أنّ للمول» :مدّع عذلك، لو اد وتأسيساً عل
التسبيحات الثلاث»، فإنّ هذا التفسير يبتن لا محالة عل القول بالتشيك ف العنوان الانتزاع للغرض. والحال أنّ المحقق

الأصفهان قد برهن سلفاً عل امتناع جريان التشيك ف العناوين الانتزاعية، ما لم ين منشأ انتزاعها الخارج مشاً. وف ما
نحن فيه، فإنّ المنشأ (أي التسبيحات الثلاث المستقلّة ذاتاً) عبارةٌ عن وجودات متعدّدة متباينة، لا وجود واحدٌ مشك. وعليه،
يمتنع القول بأنّ الغرض الواحد يشتدّ ويضعف تبعاً لعدد التسبيحات؛ إذ ذلك يستلزم التشيك ف الغرض الانتزاع من دون

وجود منشأ مشك ف الخارج، وهو محال.

خلاصة نقد الأصفهان لمسلك الآخوند



:لام الآخوند فيما يلل ن تلخيص نقد المحقق الأصفهانضوء ما تقدّم، يم وف

ية للجامع التشنقد مسلك الفردي :أولا

إنّ محاولة حمل كلام الآخوند عل أخذ «الأقل بشرط لا» فرداً للجامع التشي، لا طائل تحتها؛ إذ «البشرطلائية» ليست سوى
اعتبارٍ ذهن، وه قاصرةٌ عن التأثير ف تحقّق الفردية الحقيقية للجامع، الت ه أمر واقع توين. وقصارى ما يمن لشرط «لا»

أن يفعله، هو التأثير ف جانب الغرض، لا التدخّل ف الفردية التوينية.

ثانياً: نقد مسلك تعدّد الغرض

إنّ هذا الطريق لا يستقيم إ بفرض وجود غرضين واقعيين مستقلين لل من «الأقل بشرط لا» و«الأكثر بما هو أكثر». وهذا
أنّه يواجه عسراً ف إ ،(يناً، لتغاير الغرضينكعتق الرقبة وإطعام ستين مس) التخيير بين المتباينين ف الفرض وإن كان معقولا

الأقل والأكثر الشرع، ولا سيما ف مثل التسبيحة والتسبيحات. فالتسبيحات الثلاث وجودات مستقلّة. فلو فُرض لل وجودٍ منها
غرض، لزم تعدّد الأغراض بتعدّد الوجودات. ولو اصر عل وحدة الغرض، فلا بدّ من المصير إل الجامع الانتزاع. وقد تبين

امتناع التشيك (الشدة والضعف) ف هذا الجامع؛ لانتفاء المنشأ المشك ف الخارج، وهو التسبيحات المتعددة المتباينة.

وروح ما يرم إليه المحقق الأصفهان ف مقامه هذا أنّ الصياغة التحليلية الت قدّمها الآخوند، المبتنية عل ركيزت «الأقل بشرط
لا، والأكثر بما هو أكثر» والمستندة إل عنصر تعدّد الغرض، ولئن كانت صالحةً لرفع غائلة الاستحالة ف دائرة المتباينات

(كالعتق والإطعام)، إ أنّها تقف عاجزةً عن المعالجة ف موارد الأقل والأكثر الشرعيين المتداخلين (كمثال التسبيحة الواحدة
جامع ة المأمور به (لاستنادها إلالجذري، لا من زاوية فردي مات الحلوالتسبيحات الثلاث). فإنّ هذه المحاولة لا تملك مقو

تشي مفترضٍ لا واقع له)، ولا من زاوية الغرض (لابتنائها عل فرض وحدة الغرض مع كون المتعلّق اعتبارياً). وعليه، يرى
(قدس سره) أنّ استحالة التخيير الحقيق والشرع بين الأقل والأكثر ـ وفقاً لهذا التصوير المستفاد من كلام الآخوند عل الأقل ـ

تظل مستحمةً وباقيةً عل حالها.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

-----------------------
[1]‐ ‏نائین، محمدحسین، «فوائد الاصول‏»، با محمد عل کاظم خراسان، ج 4، ص 380.

[2]‐ وقد أصر السيد الإمام الخمين (قدس سره) ـ ف مواطن عديدة سبقت الإشارة إليها ـ عل ضرورة التفيك الصارم بين
وعاء التوين ووعاء الاعتبار. وعل هذا المنوال، ذهب المرحوم آية اله الفاضل اللنران (رحمه اله) إل أنّ حقيقة الاعتباريات لا

تتعدّى حدود ما أنشأه المعتبر ف جعله، ولا تملك واقعاً وراء ذلك. فلیراجع: (‏خمین، روح اله، «الاستصحاب»، ص 68؛ فاضل
موحدی لنران، محمد، «سیری کامل در اصول فقه»، با محمد دادستان، ج 1، ص 265.)

[3]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 276.
[4]‐ المصدر نفسه.

--------------------------
المصادر

‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐ خمین، روح اله، الاستصحاب، تهران، مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1381.



‐ فاضل موحدی لنران، محمد، سیری کامل در اصول فقه، محمد دادستان، ۱۶ ج، قم، فيضيه، 1377.
‐ نائین، محمدحسین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان، ۴ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


