
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 12 جمادی الثان

الاوامر
الجلسة 42 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

النفس لاممغزی ال ف السیر
لقد وع المحقّق الرشت تمام مقصود الأشاعرة بأنّ موضوعَ اللام النفس ‐الذي یغایر اللام اللفظ و العلم و الإرادةَ‐ هو

إقرار النفسِ بالنسبة الحمیة ‐لا بالمعن المنطق‐ إلا أنّ المحقق الرشت قد ف ما بین الإقرار بالنسبة الحمیة و بین إیجاد
النسبة ف النفس، فاللام النفس هو من نمط الإقرارِ لأنه صفةٌ قائمةٌ بالنفس فبنفسها موجودة ف النفس لا بصورتها فتُذعن النفس
بوجود اللام النفس إلا أنّ هنا قد اعترضه المحقق الاصفهان بأن الإقرار بالنسبة هو من مقولة الیف و العلم الانفعال بصورتها

‐لا بنفسها‐ رغم أنها أیضاً قائمةٌ بالنفس إلا أن الأشعري یود إثبات أن اللام النفس هو واقع النسبة الحمیة ف النفس لا
صورتُها فحسب.

:الآن عبارةَ المحقق الاصفهان ونَقُص

فتحقَّق من جميع ما ذكرنا:

1. أنّا لا نُساعد الأصحاب‏ و المعتزلةَ ف عدم ش‏ء آخر وراء العلم و الإرادة (بل هناک صفةٌ نوریة متوفّرةٌ ف النفس وارء العلم و
الإرادة وه ممنةٌ ذاتاً)و نحوهما بل نقول إنّ ما اقتضاه البرهانُ والفحص انحصار اليفياتِ النفسية الّت ه من مقولة الماهية

:النفس تتوفّر ثلاثةُ عناصر موجودات عالم النّفس فيه (فف لا انحصار(یف النفسمن ال لام النفسفال الأشعري) ما ذكر ف
کیفیةٌ نفسانیة وجوهر وعرض).

لاستحالة حصول الوجود الحقيق لام اللفظلل كون مثل هذا الأمر المغاير للعلم و الإرادة مدلو 2. كما لا نساعد الأشاعرة ف
ف المدارك الإدراكية (إذ اللام النفس وجود محض لا معن ل یدل علیه اللفظ فإنّه نظیر العلم الحضوري الذي لا یدل علیه

اللفظ)فتدبره فانه ف كمال الغموض و الدقّة و إن أوضحناه عل حسب الوسع و الطاقة.[1]

جولةٌ ف جوفِ متونِ الأشاعرة
:[2]لام النفسم من الهنوِيم ستَبِینی الأشاعرة ل عبارة م نصعلی الآن سنَقُص وها نحن

لام اللفظقيامه (ال يه كلاماً لفظياً، و نَعترف بحدوثه و عدمره نحن (الأشاعرة)بل نقوله، و نُسمو هذا الّذي قالته المعتزلة لا نن
الحادث)بذاته تعال، و لنا نُثبت أمراً وراء ذلك:

.لام حقيقة، و هو قديم قائم بذاته تعالعنه بالألفاظ، و نقول‏ هو ال رعببالنفس، الّذي ي القائم 1. و هو المعن

،النفس نة، و الأقوام، و لا يختلف ذلك المعنالعبارات إذ قد تختلف العبارات بالأزمنة، و الأم غير(النفس المعن) 2. و نزعم أنه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


تابة، كما يدل عليه بالعبارة، و الطلب الّذي هو معنالألفاظ، إذ قد يدل عليه بالإشارة و ال بل نقول ليس ينحصر الدلالة عليه ف
قائم بالنفس واحد لا يتغير مع تغير العبارات، و لا يختلف باختلاف الدلالات، و غير المتغير أي ما ليس متغيراً و هو المعن مغاير

للمتغير الّذي هو العبارات.

جل عما لا يعلمه بل يعلم خلافه أو يشك فيه و أن المعنالّذي هو الخبر غير العلم، إذ قد يخبر الر النفس 3. و نزعم انه أي المعن
النفس الّذي هو الأمر (ف الإنشائیات)غير الإرادة، لأنه يأمر الرجل بما لا يريده كالمختبر لعبده هل يطيعه أم لا؟ فان مقصوده

مجرد الاختبار، دون الإتيان بالمأمور به و كالمتعذر من ضرب عبده بعصيانه، فانه قد يأمره، و هو يريد ان لا يفعل المأمور به،
ليظهر عذره عند من يلومه و اعترض عليه بأن الموجود ف هاتين الصورتين صيغةُ الأمر، لا حقيقته، إذ لا طلب فيهما أصلا، كما

لا إرادة قطعاً، فإذاً هو أي المعن النفس الّذي يعبر عنه بصيغة الخبر و الأمر صفة ثالثة مغايرة للعلم و الإرادة، قائمة بالنفس.

.«4. ثم نزعم انه قديم لامتناع قيام الحوادث بذاته تعال

مواجهةُ السید الخوئ لمقالة الأشاعرة
[3]:د المقالةَ الماضیةَ قائلای السیلقد تَحر

تتضمن هذا النص عدةَ خطوط:

.و هو قديم قائم بذاته الواجبة دون الثان ،و الأول من صفاته تعال ،و اللفظ لام: النفسسنخين من ال ه تعال1. ان ل

2. ان اللام النفس عبارة عن المعن القائم بالنفس، و يبرزه ف الخارج بالألفاظ و العبارات بشت ألوانها و اشالها، و لا يختلف
ذلك المعن باختلافها، كما لا يختلف باختلاف الأزمنة و الأمنة.

3. انهم عبروا عن ذلك المعن تارة بالطلب، و أخرى بالأمر، و ثالثاً بالخبر، و رابعاً بصيغة الخبر.

4. ان هذا المعن غير العلم إذ قد يخبر الإنسان عما لا يعلمه، أو يعلم خلافه، و غير الإرادة، إذ قد يأمر الرجل بما لا يريده كالمختبر
لعبده، فان مقصوده الامتحان و الاختبار، و الإتيان بالمأمور به ف الخارج.

:واحدٍ تلوِ الآخَر قائلا مات علجاله د بشنثم ابتدأ السی

أما الأول: فسنُبينُه بشل واضح ف وقت قريب إن شاء اله تعال أن كلامه (تعال)منحصر باللام اللفظ، و ان القرآن المنزل
حبتمام سوره و آياته و كلماته، لا انه حاك عن كلامه، لوضوح ان ما ي ،ه عليه و آله هو كلامه تعالال الأكرم صل النب عل
القرآنُ عنه ليس من سنخ اللام، كما سيأت بيانه، هذا من ناحية. و من ناحية أخرى ان السبب الّذي دعا الأشاعرة إل الالتزام

باللام النفس هو تخيل ان التلم من صفاته الذاتية، و لن هذا الخيال خاط جداً، و ذلك لما سيج‏ء إن شاء اله تعال بصورة
واضحة ان التلم ليس من الصفات الذاتية، بل هو من الصفات الفعلية.

وف هذه الإشالیة نسایر السید الخوئ أیضاً، ولنّه قد استشل عل النقطة الثانیة بإشالٍ فاشل:

فقد حققنا ف بحث الإنشاء و الاخبار ان الجمل الخبرية موضوعة للدلالة عل قصد المتلم الحاية و الاخبار عن الثبوت، أو
النف ف الواقع، هذا بناء عل نظريتنا. و اما بناء عل نظرية المشهور، فلأنها موضوعة للدلالة عل ثبوت النسبة ف الواقع، أو



نفيها عنه. و من الطبيع ان مدلولها عل ضوء كلتا النظريتين ليس من سنخ اللام (أساساً)ليقال إنه‏كلام نفس (إذ قصد الحایة
أو الدلالة لیس کلاماً نفسیاً)ضرورة ان اللام النفس عند القائلين به و ان كان موجوداً نفسانياً إلا أن كل موجود نفسان ليس

لام، لفرض أنه ليس من سنخ وجود الصفات المعروفة الموجودة فون سنخ وجوده سنخ وجود البل لا بد ان ي ،لام نفسب
النّفس، و من المعلوم ان قصد الحاية عل رأينا و ثبوت النسبة عل رأي المشهور ليس من ذلك.[4]

ونلاحظ علیه هنا بأنّ الأشعري لم یحصرِ اللام النفس بعنصرِ اللام فحسب ل یهاجِمه السید بأن الدلالاتِ الإخباریة و الإنشائیة
لیست من سنخ اللام، بل الأشاعرةُ قد عبروا عنه بألوانِ التعابیر کما أقر به السید الخوئ أیضاً حیث قال: انهم عبروا عن ذلك

المعن تارة بالطلب، و أخرى بالأمر، و ثالثاً بالخبر، و رابعاً بصيغة الخبر.

:دُ قائلامل السیثم ی

و بلمة واضحة: إذا حللنا الجمل الخبرية تحليلا موضوعياً و فحصنا مداليلها ف إطاراتها الخاصة فلا نجد فيها سوى عدة أمور:
(الأول)تصور معان مفرداتها بموادها و هيئاتها. (الثان)تصور معان هيئاتها التركيبية، (الثالث)تصور مفردات الجملة.

(الرابع)تصور هيئاتها. (الخامس)تصور مجموع الجملة. (السادس)تصور معن الجملة. (السابع)التصديق بمطابقتها للواقع أو بعدم
مطابقتها له. (الثامن)إرادة إيجادها ف الخارج. (التاسع)الشك ف ذلك. و بعد ذلك نقول ان شيئاً من هذه الأمور ليس من سنخ

اللام النفس عند القائلين به، اما الأول فواضح، إذ اللام النفس عند القائلين به ليس من سنخ المعن أولا عل ما سيأت بيانه. و
ليس من سنخ المعن المفرد ثانياً (بخلاف المعن اللفظ الذي له معن)و أما الثان فلأن اللام النفس‐ كما ذكروه‐ صفة قائمة
بالنفس كسائر الصفات النفسانية، و من الطبيع ان المعن ليس كذلك، فانه (المعن)مع قطع النّظر عن وجوده و تحققه ف الذهن

ليس قائماً بها، و مع لحاظ وجوده و تحققه فيه و ان كان قائماً بها، إلا أنه بهذا اللحاظ علم، و ليس بلام نفس عل الفرض، و
عل ضوء هذا البيان يظهر حال جميع الأمور الباقية، فان الثالث، و الرابع، و الخامس، و السادس، و التاسع من مقولة العلم

التصوري، و السابع من مقولة العلم التصديق، و الثامن من مقولة الإرادة. فالنتيجة ان اللام‏ النفس بهذا الإطار الخاص عند
القائلين به غير متصور ف موارد الجمل الخبرية، و حينئذٍ فلا يخرج عن مجرد افتراض، و لقلقة اللسان، بلا واقع موضوع له.[5]

1. ونلاحظ علیه بأن الأشاعرةَ قد تَجاهروا علناً بأن اللام النفس من نمط المعن فیف ینر السید الخوئ بأن الأشاعرة قد
أخرجوا اللام النفس من سنخیة المعن؟ بینما قد اعترف السید بالتحدید بأن الأشاعرةَ قد أدرجوا اللام النفس ضمن نمط
المعن حیث قال: ان اللام النفس عبارة عن المعن القائم بالنفس، و يبرزه ف الخارج بالألفاظ و العبارات بشت ألوانها و

اشالها، و لا يختلف ذلك المعن باختلافها، كما لا يختلف باختلاف الأزمنة و الأمنة.

فختام الحوار هو أن المحقّق الاصفهان قد فسر اللام النفس بالوجود ثم قال بأنّ الوجود الحقیق لا یفسر بالألفاظ الخارجیة ‐
نظیر العلم الحضوري‐ ثم هاجم الأشاعرةَ بأن اللام النفس لیس من سنخ المعن و الصورة ل یدل اللفظُ علیهما، فبالتال قد
إجمالا مقالةَ المحقق الرشت إثباتاً، کما أنّ المحقق قد أمض الدلیل نعدِمثبوتاً رغم أنه م لام النفسة الانیبإم المحقق فاعتر
بأنّ اللام النفس عبارةٌ عن الإذعانِ بالنسبة الحمیة ضمن النفس بحیث یبن الإنسانُ عل أنه یجزِم بهذه النسبة، إلا أن المحقق

الرشت قد قصدَ العلم الانفعال کالجزم و الإذعان بالصورة المتصورة فتَتم النسبة الحمیة عندئذ فتدل الالفاظُ علیه وفقاً لتصریح
الأشعري بأنه مدلول اللفظ فهذا البیانُ یمثّل اللام النفس، بینما المحقق الاصفهان قد عدَّ اللام النفس من العلم الفعل ‐فعل

النفس‐ فاندرج اللام النفس ضمن العلم الحضوري فلا یدل باللفظ ثم اعترض عل المحقق الرشت بذاک الإشال، بینما مقولةُ
.ال وفقاً للعلم الانفعالمن الإش عانلا ی المحقق الرشت

--------------------
[1] نهاية الدراية ف شرح الفاية (طبع قديم)، ج‏1، ص: 190

[2] شرح المواقف مبحث الإلهيات ص 77.



[3] محاضرات ف أصول الفقه (طبع دار الهادى)، ج‏2، ص: 20
[4] محاضرات ف أصول الفقه (طبع دار الهادى)، ج‏2، ص: 21
[5] محاضرات ف أصول الفقه (طبع دار الهادى)، ج‏2، ص: 22


