
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 02 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 28 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقالة المحقق الآخوند حول الطلب و الإرادة
إل أهمیتها البالغة، فإنه قد شقّق الطلب انحرفت عن مسار أبحاث الأوامر، نظراً إل لقد استفتح المحقق الآخوند هذه النافذةَ الت

ثلاثِ شُعب:

1. الطلب النفسان الحقیق، و الذي هو عبارة عن صفة قائمة بالنفس کأنه یود الماء و یتطلَّبه ف داخله، فلو أعلنه بلفظة محدّدة
لتحول إل طلبٍ إنشائ و هو الشق الثالث من الطلب.

2. مفهوم الطلب فهو عبارة عن تصور المعن الطلب ذهنیاً بحیث لا یصدِر طلباً إنشائیاً بالألفاظ بل الطالب یصور متطلَّبه ف باله
فحسب، بلا حدوث صفة نفسانیة و لا صدور دعوة إنشائیة.

3. الطلب الإنشائ و الذي یعدّ محطاً للنقاش، حیث إنه یشل موضوعَ الأمر (أي یتحقق الأمر بالطلب الإنشائ) و یمتاز الطلب
الحقیق عن الإنشائ بأن الحقیق یعدّ مصداقاً لل الطلب بحیث یقال: إن الطلب الحقیق حصةٌ من الطلب بالحمل الشائع،

بینما الطلب الإنشائ لا یعدّ مصداقاً لمطلق الطلب بل هو نفس الطلب الإنشائ، بأیة لفظة عبرت عنها.[1]

و الآن قد حان وقت استعراض نص عبارته ضمن الفایة:

الجهة الرابعة: الطلب و الإرادة: الظاهر أن الطلب الذي يون هو معن الأمر ليس هو الطلب الحقيق الذي يون طلبا بالحمل
الشائع الصناع بل (معن الأمر هو) الطلب الإنشائ الذي لا يون بهذا الحمل طلبا مطلقا بل (هو نفسه یعدّ) طلبا إنشائيا سواء

أنش بصيغة افعل أو بمادة الطلب أو بمادة الأمر أو بغيرها، و لو أبيت إلا عن كونه (الطلب الإنشائ) موضوعاً للطلب فلا أقل من
كونه منصرفا إل الإنشائ منه عند إطلاقه كما هو الحال ف لفظ الطلب أيضاً و ذلك لثرة الاستعمال ف الطلب الإنشائ (فلو

طلَب الطالب لبان ظاهراً ف الانشائ لا الطلب الحقیق المطلق) كما أن الأمر ف لفظ الإرادة عل عس لفظ الطلب، و
المنصرف عنها عند إطلاقها هو الإرادة الحقيقية (النفسانیة حیث إنها صفة قائمة بالنفس، ثم یتجاهر المرء بإرادته الحقیقیة و یبرزها
بلمة محدّدة نظیر أمرت، إذن فثمةَ مائز ما بین استعمال الطلب المنصرِف إل الطلب الإنشائ و بین استعمال الإرادة المنصرِفة

و المنبأة الصفة الحقیقیة الباطنیة).

الميل إل إل (1248 صاحبِ هدایة المسترشدین المتوف الاصفهان الشیخ محمد تق) أصحابنا ذلك ألجأ بعض و اختلافُهما ف
ما ذهب إليه الأشاعرة من المغايرة بين الطلب و الإرادة خلافا لقاطبة أهل الحق و المعتزلة من اتحادهما، فلا بأس بصرف عنان
اللام إل بيان ما هو الحق ف المقام و إن حققناه ف بعض فوائدنا إلا أن الحوالة لما لم تن عن المحذور خالية و الإعادة بلا

فائدة و لا إفادة كان المناسب هو التعرض هاهنا أيضاً.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


(بالحمل الأول) أن لفظيهما فاعلم أن الحق كما عليه أهله وفاقا للمعتزلة و خلافا للأشاعرة هو اتحاد الطلب و الإرادة بمعن
موضوعان بإزاء مفهوم واحد و (أن) ما بإزاء أحدهما ف الخارج (بالحمل الشایع) يون بإزاء الآخر (فهما متّحدان مصداقاً و

مفهوماً) و الطلب المنشأ بلفظه أو بغيره عين الإرادة الإنشائية (فلمة أطلُب عین کلمة أرید).

و بالجملة هما متحدان مفهوما و إنشاء و خارجا، لا أن الطلب الإنشائ الذي هو المنصرف إليه إطلاقه (الطلب) كما عرفت متحد
مع الإرادة الحقيقية الت ينصرف إليها إطلاقها (الإرادة) أيضا،ً ضرورة أن المغايرة بينهما أظهر من الشمس و أبين من الأمس فإذا

عرفت المراد من حديث العينية و الاتحاد (الطلب الإنشائ و الإرادة المنشأة) فف مراجعة الوجدان عند طلب ش‏ء و الأمر به
حقيقةً، كفايةٌ فلا يحتاج إل مزيد بيان و إقامة برهان فإن الإنسان لا يجد غير الإرادة القائمة بالنفس صفةً أخرى قائمةً بها يون هو

الطلب، غيرها (إلا الإرادة) سوى ما هو مقدمة تحققها عند خطور الش‏ء و الميل و هيجان الرغبة إليه و التصديق لفائدته و هو
الجزم بدفع ما يوجب توقفه عن طلبه لأجلها. (فبدایةً یتصوره ثم یمیل إلیه شوقاً ثم یصدّقه ثم تتولّد الإرادة تلقائیاً، إذن فالصفة

القائمة بالنفس ه الإرادة الحقیقیة و ه نفس الطلب بلا اثنینیة ف البین و هذا أمر وجدان محتوم)

و بالجملة لا ياد يون غير الصفات المعروفة و الإرادة هناك صفة أخرى قائمة بها يون هو الطلب فلا محيص‏ عن اتحاد الإرادة
و الطلب و أن يون ذلك الشوق المؤكد المستتبع لتحريك العضلات ف إرادة فعله بالمباشرة أو المستتبع لأمر عبيده به فيما لو
أراده لا كذلك مسم بالطلب و الإرادة كما يعبر به تارة و بها أخرى كما لا يخف و كذا الحال ف سائر الصيغ الإنشائية و الجمل

الخبرية فإنه لا يون غير الصفات المعروفة القائمة بالنفس من الترج و التمن و العلم إل غير ذلك صفة أخرى كانت قائمة
المغايرة بالأمر مع عدم الإرادة كما ف استدلال الأشاعرة عل بالنفس و قد دل اللفظ عليها .... و قد انقدح بما حققناه ما ف

صورت الاختبار و الاعتذار من الخلل فإنه كما لا إرادة حقيقة ف الصورتين لا طلب كذلك فيهما و الذي يون فيهما إنما هو
الطلب الإنشائ الإيقاع الذي هو مدلول الصيغة أو المادة و لم ين بينا و لا مبينا ف الاستدلال مغايرته مع الإرادة الإنشائية.

و بالجملة الذي يتفله الدليل ليس إلا الانفاك بين الإرادة الحقيقية و الطلب المنشإ بالصيغة الاشف عن مغايرتهما و هو مما لا
محيص عن الالتزام به كما عرفت و لنه لا يضر بدعوى الاتحاد أصلا لمان هذه المغايرة و الانفاك بين الطلب الحقيق و
الإنشائ كما لا يخف.. ثم إنه يمن مما حققناه أن يقع الصلح بين الطرفين و لم ين نزاع ف البين بأن يون المراد بحديث

الاتحاد ما عرفت من العينية مفهوما و وجودا حقيقيا و إنشائيا و يون المراد بالمغايرة و الاثنينية هو اثنينية الإنشائ من الطلب
كما هو كثيرا ما يراد من إطلاق لفظه و الحقيق من الإرادة كما هو المراد غالبا منها حين إطلاقها فيرجع النزاع لفظيا فافهم.

معارضة المحقق النائین تجاه معتقد أستاذه
و قد خالف المحقق النائین وجدان أستاذه، مدّعیاً بأنه قد عثَر وجدانُه عل صفة أخری تُسم بالطلب و هو یتعقّب الإرادةَ

الحقیقیة، حیث یصرح بأنه:

 لا ينبغ الإشال ف أنّ هناك وراء الإرادة أمر آخر (خلافاً للشیخ الآخوند) يون هو المستتبع لحركة العضلات و يون ذلك من
أفعال النّفس، و إن شئت سمه بحملة النّفس، أو حركة النّفس، أو تصدّى النّفس، و غير ذلك من التّعبيرات.

و بین یدی الآن بقیةُ مقالته ف هذا المضمار:

لا بأس ف المقام بالإشارة إل اتّحاد الطّلب و الإرادة و تغايرهما، حيث جرت سيرة الأعلام عل التّعرض لذلك ف هذا المقام، و
ان لم ين له كثير ارتباط به. و عل كل حال، ذهبت الأشاعرة إل تغاير الطّلب و الإرادة، و ان ما بحذاء أحدهما غير ما بحذاء

الآخر. و ذهبت المعتزلة إل اتّحادهما و انّ الإرادة عين الطّلب، و الطّلب عين الإرادة. و لا يخف انّ اللام ف المقام أعم من إرادة
يحتاج إليها الفعل الاختياري ف لام فيها، فانّ المقدّمات الّتال يختص ّإرادة الآمر حت ة فالفاعل و إرادة الآمر، إذ لا خصوصي



مرحلة وقوعه من فاعله، ه بعينها يحتاج إليها الأمر ف مرحلة صدوره عن الآمر.

و بعد ذلك نقول: لا إشال ف توقّف الفعل الاختياري عل مقدّمات: من التّصور و التّصديق و العزم و الإرادة. و هذا مما لا كلام
فيه، انّما اللام ف انّه هل وراء الإرادة امر آخر؟ يون هو المحرك للعضلات يسم بالطّلب، أو انّه ليس وراء الإرادة امر آخر

يسم بالطّلب؟ بل الإرادة بنفسها تستتبع حركة العضلات.

ثم لا إشال أيضا ف انّ الإرادة من اليفيات النّفسانية الّت تحصل ف النّفس قهرا كسائر المقدّمات السابقة عليها: من التّصور و
العلم و غير ذلك و ليست الإرادة من الأفعال الاختيارية للنّفس بحيث تون من منشئاتها الاختيارية، إذا عرفت ذلك، فنقول: لا

ينبغ الإشال ف انّ هناك وراء الإرادة امر آخر (و هو الطلب) يون هو المستتبع لحركة العضلات و يون ذلك من افعال النّفس،
و ان شئت سمه بحملة النّفس، أو حركة النّفس، أو تصدّى النّفس، و غير ذلك من التّعبيرات.(إذن فالإرادة صفة قائمة بالنفس

بینما الطلب یمتاز عن الإرادة بأنه یبرز و ینجل بواسطة الحرکات العضلانیة بحیث یهجم النفس ل یصل إل متطلّبه و یتصدی
إلیه بإصدار الأمر و الطلب)

و بالجملة: الّذي نجده من أنفسنا (خلافاً لوجدان الآخوند) انّ هناك وراء الإرادة شيئا آخر يوجب وقوع الفعل الخارج و صدوره
عن فاعله. و من قال (و هو الشیخ الآخوند) باتّحاد الطّلب و الإرادة لم يزد عل استدلاله سوى دعوى الوجدان، و انّه لم نجد من
أنفسنا صفة قائمة بالنّفس وراء الإرادة تسم بالطّلب. و قد عرفت: انّ الوجدان عل خلاف ذلك، بل البرهان يساعد عل خلاف

ذلك، لوضوح انّ الانبعاث لا يون إ بالبعث (و الطلب، زائداً عل مرحلة الإرادة) و البعث انّما هو من مقولة الفعل (و هو الطلب
البارز بتحری اللسان) و قد عرفت انّ الإرادة ليست من الأفعال النّفسانية، بل ه من اليفيات (و الحالات) النّفسانية (بینما
الطلب یعدّ من الأفعال النفسانیة الصادرة من فم الآمر إضافةً عل حالة الإرادة) فلو لم ين هناك فعل نفسان (و طلب بارز)

يقتض الانبعاث يلزم ان يون انبعاث بلا بعث.

و بالجملة: لا سبيل إل دعوى اتّحاد مفهوم الإرادة و مفهوم الطّلب، لتذيب اللّغة و العرف ذلك (الاتحاد المفهوم) إذ ليس لفظ
الإرادة و الطّلب من الألفاظ المترادفة كالإنسان و البشر.

و ان أريد من حديث الاتحاد التّصادق الموردي (خارجاً عل المطلوب) و إن تغايرا مفهوماً فله وجه، إذ يمن دعوى صدق الإرادة
عل ذلك الفعل النّفسان (فیقال: أراد ذل الفعل المطلوب) كما تصدق‏ (الإرادة) عل المقدمات السابقة من التّصديق، و العزم، و

الجزم، و يطلق عليها الإرادة.

هذا، و لن فيه ما فيه، إذ دعوى ذلك لا يون إ بدعوى انّ الإرادة لها مفهوم واسع، يسع المقدّمات السابقة و ما هو فعل النّفس (و
هو الطلب) و الحال انّه ليس كذلك، إذ الإرادة كيفية خاصة للنّفس (قهریة) تحدث بعد حدوث مباديها فيها (تلقائیاً، بینما الطلب هو
فعل اختیاري فإما أن یطلُب و إما لا) و لذا تسم بالشّوق المؤكد، إذ التّعبير بذلك انّما هو لبيان انّه ليس كل ما يحدث ف النّفس
يسم بالإرادة، بل الإرادة انّما تحدث بعد التّصور و التّصديق و غير ذلك من مباديها، و إطلاق الإرادة عل بعض المبادي أحيانا

انّما هو لمان التّسامح ف توسعة المفهوم، لا انّ المفهوم (الإرادة) هو بنفسه موسع بحيث يشمل ذلك (المبادئ) فظهر: انّه لا سبيل
[2].دعوى الاتّحاد، بل المغايرة بينهما عرفا أوضح من ان تخف إل

 
مسار أستاذه النائین إثر ة السید الخوئمسایر

لقد استقبل السیدُ الخوئ مقولةَ أستاذه و سایره بأن عنصر الإرادة تعدّ من الیفیات النفسانیة الامنة ف جوف البشر، إلا أن
السید لا یعتقد بأن الطلب النفسان ه نفس الأمور الباطنية المنونة وفقاً للمحقق النائین بل یری الطلب النفسان من نمط

الأفعال الاختیاریة البارزة و الصادرة علانیةً، و نستحضر الآن مقالة السید الخوئ، حیث یقول:[3]



إن ما أفاده (الأستاذ قدّس سره) يحتوي عل عدّة نقاط:

1- اتحاد الإرادة الحقيقية (الباطن) مع الطلب الحقيق (المنون أیضاً).

2- اتحاد الإرادة الانشائية مع الطلب الانشائ (خارجاً).

3- مغايرة الطلب الانشائ (الخارج) للطلب الحقيق، و (مغایرة) الارادة الانشائية (خارجاً) للارادة الحقيقية، ولم يبرهن (قدس
سره) عل هذه النقاط، بل أحالها إل الوجدان، ولنأخذ بالنظر ف هذه النقاط:

أما الاول: فه خاطئة جداً، والسبب ف ذلك: أنّ الارادة بواقعها الموضوع من الصفات النفسانية ومن مقولة اليف القائم
بالأنفس. وأما الطلب فقد سبق أ نّه من الأفعال الاختيارية الصادرة عن الانسان بالارادة والاختيار، حيث إنّه عبارة عن‏ التصدي‏

لمن تصدّى خارجاً لتحصيلهما (بفعله الاختیاري الخارج، ومن هنا لا يقال طالب الضالّة، أو طالب العلم إ ‏ء فنحو تحصيل‏ ش
الخارج)، وأما من اشتاق‏ إليهما فحسب وأراد فلا يصدق عليه ذلك، ولذا لا يقال طالب المال أو طالب الدُّنيا لمن اشتاق

وأرادهما ف أفق النفس، ما لم يظهر ف الخارج بقول أو فعل (فمن هذه الناحیة یمتاز الطلب عن الإرادة).

وبلمة اخرى: أنّ الطلب عنوان للفعل سواء أكان الفعل نفسانياً أم خارجياً، فلا يصدق عل مجرد الشوق والارادة النفسانية،
ويظهر ذلك بوضوح من مثل قولنا: طلبت زيداً فما وجدته، أو طلبت من فلان كتاباً‐ مثً‐ فلم يعطن، وهذا، ضرورة أنّ الطلب

ف أمثال ذلك عنوان للفعل الخارج، وليس إخباراً عن الارادة والشوق النفسان فحسب، ولا فرق ف ذلك بين أن يون الطلب
متعلقاً بفعل نفس الانسان وعنواناً له كطالب الضالّة وطالب العلم وما شاكلها، وأن يون متعلقاً بفعل غيره. وعل كلا التقديرين

فلا يصدق عل مجرد الارادة، وقد تحصل من ذلك: أنّ الطلب مباين للارادة مفهوماً ومصداقاً، فما أفاده (قدس سره) من أنّ
الوجدان يشهد باتحادهما خطأ جداً.

و الذي یبدو وهاجاً هو أن السید قد اغترف و استسق بیاناته عن معطیاتِ المحقق النائین لیس أکثر، و لن نعتقد بأن تبیان
المحقق النائین یعد أدق و أعمق تجاه تبیان السید الخوئ، إذ المحقق قد أدرج الطلب الباطن ضمن الأمور النفسانیة لا الأفعال

.ما صنعه السید الخوئ سالاختیاریة أي ع

 
جودة مواجهة المحقق الاصفهان لمبحث الطلب و الإرادة

و أما المحقق الاصفهان، فقد شعب النقاش إل ثلاث شعوب و نظّمه وفق نظام أنیق بحیث قد ابتدأ حواره بالتفی ما النظرة
اللامیة أو الأصولیة أو اللغویة ف مبحث الطلب و الإرادة، فقال:

ينبغ أولا تحقيق أن المسألة عل أي وجه عقلية، و عل أي وجه اصولية، و عل أي وجه لغوية؟ فنقول:[4]

1. إن كان النزاع ف ثبوت صفة نفسانية أو فعل نفسان ف قبال الإرادة عند الأمر بش‏ء‐ كانت المسألة عقلية، و سنبين‏[5]‐ إن
شاء اله تعال‐ ما عندنا امتناعا و إمانا.

2. و إن كان‏ النزاع ف أنّ مدلول الأمر هل هو الإرادة، و الطلب متحد معها، أو منطبق عل الاشف عنها، أولا‐ ك تون الصيغة
‐إحراز إرادة المول كاشفة عن الإرادة عند الإمامية و المعتزلة، و كاشفة عن الطلب المغاير لها، فلا يترتب عليها ما يترتب عل

كانت المسألة اصولية، و سيج‏ء توضيحه إن شاء اله‏ تعال‏[6].



3. و إن كان‏ النزاع ف مجرد مرادفة لفظ الطلب مع لفظ الإرادة من دون نظر إل ثبوت صفة نفسانية، أو إل مدلول الصيغة و
شبهها‐ كانت المسألة لغوية، فلا ربط لها بالاصول و لا باللام، لا يقال: اللام ف مرادفتهما ليس من جهة تشخيص المفهوم بما

هو مفهوم، بل من جهة أنه لو ثبت وحدة المعن كشف كشفا قطعيا عن أن المصداق واحد؛ بداهة استحالة انتزاع الواحد عن
المتعدّد، فيبطل اللام النفس، و لو ثبت تعدّد المفهوم كشف عن تعدّد المصداق، فيصح دعوى اللام النفس، لأنا نقول: ليس

لازم الالتزام بعدم المرادفة تعدّد المصداق ف مرتبة النفس لاحتمال أن يون مفهوم الطلب‐ كما سيج‏ء ان شاء اله تعال‏[7]‐
أمرا منتزعا عن قول أو فعل مظهر للإرادة.

إذا عرفت ذلك فاعلم: أن الظاهر كما يستفاد من تتبع كلمات الباحثين عن المسألة ف بدو الأمر، أن‏ النزاع ف هذه المسألة نشأ
من النزاع ف اللام النفس حيث استدل الأشاعرة بأنّ الأمر الامتحان و نظائره مدلولها الطلب دون الارادة، فيعلم أن ما عدا

الارادة و الراهة ف الأمر و النه معقول.

و السر ف دعواهم ذلك و الالتزام باللام النفس تصحيح متلّميته تعال‏[8]‐ ف قبال سائر الصفات مع التحفظ عل قدم اللام؛
إذ الالتزام بقدم‏ اللام اللفظ‐ مع كونه مؤلفا من أجزاء متدرجة متقضية متصرمة ف الوجود‐ غير معقول، و من هنا تعرف أن

الالتزام بمغايرة الطلب و الإرادة، أو الالتزام بأنّ مدلول الصيغة غير الإرادة‐ إذا لم يلزم منه ثبوت صفة اخرى ف النفس‐ غير
ضائر، و إن التفرد ف أحد الأمرين لا يوجب الاستيحاش و لا موافقة الأشاعرة فيما دعاهم إل دعوى المغايرة.

فنقول: إن كان النزاع ف إمان صفة اخرى أو فعل آخر ف مرتبة النفس ف قبال الإرادة فالحق إمانه، لنه لا يون كلاما نفسيا
مدلولا عليه باللام اللفظ، فالدعوى مركبة من أمرين: أحدهما‐ مجرد إمان أمر آخر غير الإرادة و سائر الصفات المشهورة.

.لام اللفظثانيهما‐ امتناع مدلوليته لل

انية‐ كما برهن عليه فات الإمالاجمال: و هو أن الأجناس العالية للماهي بيان وجه الامتناع عل أما الأول‐ فتحقيقه يتوقف عل
محله‐ منحصرة ف المقولات العشر‐ أعن مقولة الجوهر، و المقولات العرضية التسع‐ و الوجود الحقيق‐ الذي حيثية ذاته

حيثية طرد العدم‐ منحصر ف العين و الذهن، غاية الأمر أن طرد العدم ف كل منهما بحسب حظه و نصيبه قوة و ضعفا.

و من الواضح أن ما يقبل كلا الوجودين ه الماهيات؛ حيث إنها ف حدود ذواتها لا تأب عن الوجود و العدم. و أما الوجود
الحقيق فحيثية ذاته حيثية الإباء عن العدم، فلا يقبل وجودا آخر‐ لا من سنخه، و لا من غير سنخه‐ و هو بمان من الوضوح.

فالقائل باللام النفس إن كان يدع: أن سنخه‐ إجمالا‐ سنخ‏ الماهيات فالبرهان قائم‏[9] عل انحصارها ف المقولات العشر،
فحاله حالها من حيث قبول الوجودين.

فحينئذ يقال: إن قيامه بالنفس إن كان بنفسه‐ كالصفات النفسانية من العلم و الارادة و غيرهما‐ فهو من اليفيات النفسانية، و
البرهان قائم‐ ف محلّه‐ عل ضبطها و حصرها، و مدلولية أحدها لللام اللفظ‐ كقولك: (أعلم و اريد) عل ثبوت العلم و

الإرادة‐ لا تجعلها كلاما نفسيا. و إن كان قيامه بالنفس قيامه بصورته قياما علميا، فهو أمر مسلم بين الطرفين، فهو من هذه الجهة
داخل ف مقولة العلم، و المفروض غيره.

و منه يظهر: أن قيام اللام اللفظ بالنفس‐ قياما علميا‐ لا دخل له باللام النفس؛ لأن ماهية اليف المسموع كماهية اليف
المبصر‐ ف أن لها نحوين من الوجود‐ هذا إذا كان القائل باللام النفس يدّع أن سنخه سنخ الماهيات، و إن كان يدع أن

سنخه سنخ الوجود، فهو‐ عل التحقيق المحقق عند أهله ف محله‐ معقول‐ و إن لم يتفطّن له الأشعري‐ إلا أن مدلوليته لللام
اللفظ غير معقولة:



أما أصل معقوليته فالوجدان الصحيح شاهد عل ذلك، كما ف إيقاع‏ النسبة الملازم للتصديق المقابل للتصور، فإن صورة (أن هذا
ذاك)‐ مطابقا لما ف الخارج و ناظرا إليه‐ تصديق داخل ف العلوم الانفعالية لانفعال النفس و تيفها بالصورة المنتزعة من
الخارج. و نفس (هذا ذاك)‐ من دون نظر إل صورة مطابقة له ف الخارج‐ من موجودات عالم النفس، و نسبة النفس إليه

بالتأثير و الإيجاد، لا بالتيف و الانفعال، و حقيقته وجود نوري قائم بالنفس قياما صدوريا، و هو المراد بالعلم الفعل ف قبال
الانفعال، و منه الأحاديث النفسانية، فإن الوجدان أصدق شاهد عل أن نسبة النفس إليها بالايجاد و التأثير، و نفس وجودها

الحقيق عين حضورها للنفس، بل هذا حال كل معلول بالنسبة إل علته؛ حيث إن وجوده عين ارتباطه به، و هو أفضل ضروب
العلم؛ إذ ليس العلم إلا حضور الش‏ء، و أي حضور أقوى من هذا الحضور؟! فتوهم انحصار موجودات عالم النفس ف اليفيات

النفسانية بلا وجه.

بل التحقيق: أن نسبة النفس إل علومها مطلقا نسبة الخلق و الإيجاد. قال أمير المؤمنين عليه السلام: «كل ما ميزتموه بأوهامم
ف أدق معانيه، فهو مخلوق لم مردود إليم»[10].

و إل ما ذكرنا ف تحقيق هذا الوجود النوري‐ الخارج من اليفيات النفسانية؛ حيث إنها ماهيات موجودة، و هذا حقيقة الوجود‐
أشار بعض أكابر فن المعقول ف غالب كتبه، و صرح به ف رسالته المعمولة ف التصور و التصديق‏[11].

و أما استحالة مدلوليته لللام اللفظ، فلأن المدلولية لللام ليس إلا كون اللفظ واسطة للانتقال من سماعه إليه، و هذا شأن
الماهية، و الوجود الحقيق‐ عينيا كان أو نوريا إدراكيا‐ غير قابل للحصول ف المدارك الإدراكية؛ لما عرفت سابقا، فلا يعقل

الوضع له، و لا الانتقال باللفظ إليه، إلا بالوجه و العنوان، و مفروض الأشعري مدلوليته بنفسه لللام اللفظ، لا بوجهه و عنوانه.
هذا كله إذا كان اللام عل وجه يناسب علم اللام.

و إن كان النزاع ف مدلول الصيغة‐ كما هو المناسب لعلم الاصول‐ فالتحقيق: أن مدلول صيغة (افعل) و أشباهها ليس الطلب
الانشائ، و لا الإرادة الانشائية، بل البعث المأخوذ عل نحو المعن الحرف، و المفهوم الأدوي، كما أشرنا إليه ف أوائل التعليقة، و
سيج‏ء‐ ان شاء اله تعال‐ عما قريب، و البعث الموجود بوجوده الإنشائ ليس من الطلب و الإرادة ف ش‏ء، و لا يوجب القول
به إثبات صفة نفسانية أو فعل نفسان يون مدلولا لللام اللفظ، إلا بتوهم: أن الانشاء إيجاد أمر ف النفس، و سيج‏ء تحقيق نحو

وجود الأمر الإنشائ إن شاء اله تعال‏[12].

و أما أنّ مدلول الصيغة هو البعث تقريبا، دون الإرادة الانشائية، فيشهد له الوجدان‏[13]، فإنّ المريد لفعل الغير، كما أنه قد يحركه
و يحمله عليه تحريا حقيقيا و حملا واقعيا، فيون المراد ملحوظا بالاستقلال، و التحريك‐ الذي هو آلة إيجاده خارجا‐ ملحوظا

بالتبع. كذلك قد ينزل هيئة (اضرب) منزلة التحريك‏ الملحوظ بالتبع، فيون تحريا تنزيليا يقصد باللفظ ثبوته، و لذا لو لم ين
هناك لفظ لحركه خارجا بيده نحو مراده، لا أنه يظهر إرادته القلبية، مع أن تحقيق هذا الأمر ليس فيه فائدة اصولية.

 
الاصفهان تجاه الشیخ محمد تق محاجة السید البروجردي

و لهذا قد اعترض السید البروجردي عل مقولة الشیخ محمد تق الاصفهان بأن البحث کلام و هو حول حالات النفس و أنه هل
هناک شی آخر ف النفس (کالطلب) وراء الإرادة الباطنیة وفقاً للأشاعرة حیث التجأوا و اعترفوا ف نهایة المطاف إل وجود
اللام النفس أم لا یوجد عنصر آخر بل هما مندمجان ف الجوف البشري وفقاً للمعتزلة و الإمامیة حیث قد استنروا اللام

النفس حینئذ، فلیس النقاش حول تغایر الطلب الإنشائ الخارج و الإرادة الحقیقیة المستودعة ف الإنسان أو اندماجهما، إذ إن
التنافر بینهما أظهر من الشمس، إذن فلیس الشجار هنا، و نستحضر ل الآن نص مقالة السید البروجردي، حیث یقول:



إن العالم المحقق الشيخ‏ محمد تق‏ الأصفهان‏ صاحب الحاشية لما صادف عنوان اتحاد الطلب و الإرادة، و لم يتتبع حت يظهر له
ما هو مطرح النزاع بين الفريقين، و كان المتبادر إل ذهنه من لفظ الطلب، الطلب الإنشائ، و من لفظ الإرادة الصفة النفسانية

الخاصة، حم بتغاير الطلب و الإرادة، و تخيل أنه وافق ف هذه المسألة الأشاعرة، و خالف المعتزلة و الإمامية مع وضوح أنهم لم
يتنازعوا ف أن الطلب الإنشائ هل هو مغاير للإرادة النفسانية أو متحد معها؟ فيختار الأشعري التغاير و المعتزل الاتحاد، إذ

التغاير بينهما أظهر من الشمس و أبين من الأمس. بل نازعوا‐ كما عرفت‐ ف ثبوت صفة نفسانية ف قبال العلم و الإرادة و
الراهة، و كان نزاعهم نزاعا مذهبيا، إذ كان مقصودهم إثبات أن القرآن الّذي هو كلام اله حادث أو قديم، فما فهمه هذا المحقق

من عنوان اتحاد الطلب و الإرادة و تخيل أنه مطرح أنظار الأشاعرة و العدلية بعيد عن الصواب، و يون ناشئا من عدم تتبع تاريخ
المسألة و ما هو محط نظر المتنازعين فيها.[14]

------------------
[1] كفاية الأصول(طبع آل البيت) ص: 65

[2] فوائد الاصول، ج‏1، ص: 131
[3] محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 354

[4] نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 261
[5] ف نفس هذه التعليقة و ف التعليقة: 149.

[6] و ذلك ف نفس هذه التعليقة عند قوله:( و إن كان النزاع ف مدلول الصيغة ....
[7] و ذلك ف أواخر نفس هذه التعليقة عند قوله:( إلا أنّ المظنون قويا ..).

[8] قولنا:( تصحيح متلّميته تعال ... الخ) قد مر منا أن اللام الذي هو من صفات الأفعال‐ كما ورد ف روايتها‐ هو عين
الإحداث و الإيجاد، و أما جعله من صفات الذات، كما ف كلمات اهل المعرفة، فهو باعتبار أن وجوده تعال معرب عن مقام ذاته
المقدسة، و أن صفاته و أسماءه معربة عن كمالاته المندمجة ف مقام ذاته، كما أن للموجودات الت ه مظاهر اسمائه و صفاته

كلمات وجودية معربة عن حقائق أسمائه و صفاته تعال.[ منه عف عنه‏].
[9] قولنا:( فالبرهان قائم ... الخ). مع أن المقسم للنفس و اللفظ حيث إنه طبيعة اللام‐ و هو من اليف المسموع‐ فلا قيام له

بالنفس بنفسه، بل قيامه علم، و إذا اريد من المقسم مدلول اللام حيث إنه: تارة يوجد ف النفس، و اخرى بوجود اللفظ، فمن
الواضح أن المداليل مختلفة: فتارة تون من الامور الت توجد ف افق النفس، كاليفيات النفسانية، و اخرى ف خارج النفس

منه عف ).لا قيام له بالنفس إلا بقيام علم ‐الثان لا كلام فيها، و عل يفيات النفسانية التل‐ هو إحدى الالأو كغيرها، و عل
عنه).

[10] الروايات الواردة بهذا المضمون كثيرة، فراجع بحار الأنوار 3: 287/ باب: 13.
[11] صدر المحققين( رحمه اله) ف رسالته الموم إليها ف المتن‐ المطبوعة ف ذيل الجوهر النضيد للعّمة( رحمه اله)‐

ص: 312 فما بعدها.
[12] ف التعليقة: 150 من هذا الجزء.

[13] قولنا:( فيشهد له الوجدان ... الخ). فإن الانسان بعد اشتياقه لفعل الغير الذي هو تحت اختياره يقوم بصدد تحصيله منه: إما
ون الهيئة بعثا تنزيليا أو جعلا للداعت له، و نحوهما، فيناسبه وضع الهيئة لمثل هذه الامور حت بالبعث إليه، أو بايجاد الداع
تنزيلا، و أما إنشاء الإرادة مع تحقّق نفس الارادة، فهو أجنب عن ذلك؛ لأنّ وجودها الواقع حاصل، و مع ذلك يحتاج إل توسط

أمر آخر، فيف يتوسط بينها و بين المراد إنشاء مفهوم الارادة؟ فتدبر، فإنه حقيق به( منه عف عنه).
[14] نهایة الأصول ص91


