
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
المباحث الاخلاقية »

1433 بتاريخ 14 ربیع الثان

حق المسلم عل المسلم1
الجلسة 19 

 بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطّاهرين

حقوق المسلم عل المسلم
 قد ذكرت ف الأسبوع الماضية رواية  عن المرحوم اللين (قدس سره) ف المجلد الثان حيث قال:

َلع ملسالْم قا حم لَه قُلْت (ع) قَالهدِ البع ِبا نسٍ عخُنَي نب َّلعم نع ِرِيجرٍ الْهيب نب هدِ البع نع مالْح نب لع نع نْهع»
هل ني لَم و هتطَاع و هال ةيِو نم جئاً خَرا شَينْهم عينْ ضا اجِبو هلَيع وه و ا قح ننْها ماتٍ ماجِبقُوقٍ وح عبس لَه قَال ملسالْم
لَه قُلْت قَال لمتَع  و لَمتَع فَظَ وتَح  و ِعينْ تُضا خَافا يقكَ شَفلَيع ّنا َّلعا مي قَال ا هم دَاكَ وف لْتعج لَه يبٍ قُلْتنَص نم يهف
تَتَّبِع و خَطَهس بتَننْ تَجا الثَّان قالْح كَ ونَفْسل هرَا تم لَه هرَت كَ ونَفْسل با تُحم لَه بنْ تُحا انْهم قح رسيا قَال هبِال ةَ اقُو 
آتَهرم و يلَهلد و نَهيونَ عَنْ تا ابِعالر قالْح كَ ولرِج دِكَ وي كَ وانسل كَ والم كَ وبِنَفْس ينَهنْ تُعا ثالثَّال قالْح و هرما يعتُط و اتَهضرم
يكَ خَادِمخ سلَي و ونَ لَكَ خَادِمنْ يا ادِسالس قالْح ى ورعي و ستَلْب  و اظْمي ى ووتَر  وعُ وجي و عتَشْب  ْنا سالْخَام قالْح و
و هرِيضم ودتَع و تَهوعد تُجِيب و همقَس نْ تُبِرا ابِعالس قالْح و اشَهرِدَ فهمي و هامطَع نَعصي و هابيث لغْسكَ فَيخَادِم ثعنْ تَبا اجِبفَو
تَشْهدَ جنَازَتَه و اذَا علمت انَّ لَه حاجةً تُبادِره الَ قَضائها و  تُلْجِىه انْ يسالَها و لَن تُبادِره مبادرةً فَاذَا فَعلْت ذَلكَ وصلْت ويتَكَ

بِويته و ويتَه بِويتكَ».

(الاف، ج 2، ص170، ح 2)

قال معل بن خنيس للامام الصادق عليه السلام ما ه حقوق المسلم عل المسلم ؟ أي انه يسأله عن الحقوق الواجبة، قال الامام
الصادق عليه السلام: اذا ضيع الانسان حقا من هذه الحقوق فقد خرج من ولاية اله.

 
وهذا التعبير ينبغ ان ندقق فيه جيدا وغالبا ما لا نلتفت ال هذه النتيجة. وف الغالب لا نطلع عل هذه الحقوق بحيث ان الانسان
يتعجب حينما يسمع بها فيف تون هذه الأمور واجبة ولننا لا نعلم بها ولا نعلم بحمها، فلو ان الانسان لم يرع هذا الحق فقد
ةن وِلايع جن خَران  «م ه وليه وتوجد ملازمة قهرية وهون النُوا» فلا يآم الَّذِين ول هه ويخرج من عنوان «الخرج من ولاية ال

اله دخَل ف وِلاية الشَّيطَانِ» وليس الامر كما يظن انه حينما يخرج من ولاية اله فانه لا يدخل تحت ولاية الشيطان.
وهذه بحد ذاتها نقطة مهمة «من دخَل ف وِلاية اله خَرج من وِلاية الشَّيطَانِ، من خَرج عن وِلاية اله دخَل ف وِلاية الشَّيطَانِ».

ويقول يدخل ف من « لَم ين له فيه من نَصيبٍ».

فقلت للامام(ع): ما ه هذه الحقوق؟ 

يوجد لدينا ف الاصول بحث هل ان العلم شرط للتليف او لا ؟ ولا يبعد ان يستفاد هنا ان العلم له دخالة ف فعلية التليف وقد
انرنا ف بحث الاصول ف العام الماض او قبل عامين مبحث(اشتراك الاحام بين العالم والجاهل) وقد بحثناها مفصلا هناك

واثبتنا يمن ان يستفاد احيانا هذا المعن من بعض الروايات. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/477


فقال: اي معل! «انّ علَيكَ شَفيق اخَاف انْ تُضيِع و  تَحفَظَ و تَعلَم و  تَعمل» وهذا يعن اذا لم اقل ذلك فانك غير مسؤول ولا
تليف عليك، ولن اخاف ان تضيع ولا تحفظ وتعلم ولا تعمل. 

فقال معل لا قوة الا باله:

الحق الاول:
كَ»؛  وهذا الحق الاول قد درسناه فنَفْسل هرَا تم لَه هرَت كَ ونَفْسل با تُحم لَه بنْ تُحا انْهم قح رسيقال الامام الصادق(ع) : «ا
الجلسة الاول حيث قال ان اقل الحقوق واصغرها ان تحب له ما تحب لنفسك وتره له ما تره لها، فان كنت تحب ان تحفظ ماء

وجهك فينبغ ان تحب حفظ ماء وجه اخيك وان كنت تحب ان لا تستغاب فلا تحب ان يستغاب.
وينبغ نحن ان نتمرن عل ذلك من الناحية العملية ك نصل ال مرحلة معينة. 

يقال ان الامام الخمين(رضوان اله عليه) وكان بعض الشيبة الذين يجلسون ف ايام شباب السيد الامام وبعض الاحيان تطول
منتصف الليل حيث كانت جلسات علمية ومسامرة، كان يقول بالرغم من اننا نحب السيد الامام كثيرا حينما نأت جلساتهم حت

باسم احد كان يغضب ولا يسمح لنا ان نذكر اسم احد وقال ايضا كان يقوم اثناء الجلسة ويذهب ليصل ل لا يضر به. 
فيجب علينا ان نحول ذلك ال ملة حت يمننا ان نبدأ من حياتنا الداخلية، فزوجتنا حينا تقول فلان قال كذا، فلا ينبغ للانسان
ان يسمح لاخر ان يتلم عل شخص ثالث، ولا نسمح لابنائنا ان يتلموا عل الاخرين ف البيت فما اننا لا نحب ان يتلمون عنا
ويستغابوننا فذلك ينبغ ان نحب ان لا يتلم عل الاخرين وهو غير موجودين معنا. فمن يحب ان يذكر لنا اسرار الاخرين نخالف

ذلك مباشرة.
وهذه الامور كلها تعن الحفاظ عل حق المسلم. وهذه من حقوق المسلم الت له علينا والت لنا عليه وهذا هو الحق الاول. 

 :الحق الثان
ثم يقول: «و الْحق الثَّان انْ تَجتَنب سخَطَه و تَتَّبِع مرضاتَه و تُطيع امره»؛ فلا ينبغ ان تغضبه ولا ان تسخطبه بل ينبغ عليه ان

تريحه وترضيه وتسعده وتفرحه وترضيه.
وهذا الامر يعد من الامور المهمة ف الاسلام فالانسان لا ينبغ ان يغضب اخيه ويسخطه وهذا يرتبط بالحق الاول ولنه يختلف عنه

من جهات. 

احيانا يأت الانسان ويذكر امرا قاله شخص اخر فاذا سمعه هذا الاخ المؤمن سيتأذى بشدة وانا اريد ان اظهر علاقت به فاقول له
ان تأذيت مما قاله فلان بحقك. وهنا قد ضيع حقين الحق الاول انه لماذا انقل كلام ذلك الشخص له والحق الثان: ان ستغضب

انسانا مؤمنا بهذه المسألة فقد ضيعت حقين.
ما بايد در ارتباطاتمان سع كنيم مطالب و حرفهاي رد و بدل شود كه موجب غضب ديري نشود.

حالا گاه اوقات در همين بحثهاي طلب، در مباحثهها، گاه شيطان انسان را وسوسه مكند كه يك حرف بزند كه رفيقش
عصبان شود. گاه اوقات اقلّش این است كه ا نسان به او بويد تو بسوادي. همين الفاظ كه انسان فر مكند كه زدن اين

حرفها هنر است.

ينبغ ان لا نغضب انسانا ف علاقاتنا ولا ينبغ ان نتلم بلام يوجب غضب الاخرين. 
واحيانا يتفق ف مباحثة الطلاب والحوار بينهما ف ما يتعلق بالدرس ان يدخل الشيطان ويوسوس للاخر ليغضب صاحبه. واقلها

ان يقول للاخر انت لا تعرف انت لا تتلم ويغضبه. 

الحق الثالث: 

ثم قال الامام عليه السلام: «و الْحق الثَّالث انْ تُعينَه بِنَفْسكَ و مالكَ و لسانكَ و يدِكَ و رِجلكَ» فينبغ ان نساعده بالمال واللسان
والرجل وهذا كناية عنه يجب مساعدته بل ما بوسعك فان كنت تستطيع ان تساعده بالمال فساعده وان كنت تستطيع ان تساعده



باللسان فعليك بمساعدته كذلك وان استطعت ان تحفظه فاحفظه لا تضيع حقه.

فيمن ان تساعده باقراضه مثلا فاذا كنا نقول من الناحية الفقهية ان اخذ القرض مروه الا ان الاقراض امر مستحب فحينما
يلاحظ الانسان هذه الروايات يجد انها عبرت بالحقوق الواجبة، وهذا يعن انه اذا كان المؤمن بحاجة ال مال وكان عندك مال

فيجب عليك ان تعطيه المال ولا يطرح قضية القرض فيجب ان اعطيه شيئا من مال فليس اللام حول الزكاة والخمس.

الا ان نقول هذه اللمة«واجب» تدل عل شدة الاهمية ونأخذ معن كلمة الوجوب بالمعن اللغوي وهذا خلاف الظاهر. فان
الواجبات تعن اللزوم واذا لم تؤدها فانت معاقب.

فاذا كان ابن المؤمن مريضاً او كان نفس المؤمن مريضاً وهو بحاجة ال المال، وانا عندي مقدار من المال، الخمس والزكاة
وغيرها واديتها ايضا، فان الاسلام يقول ل ساعده ايضا، فاعطيه المقدار من المال الذي يزيل حاجته بالمقدار الذي يستطيع

الانسان به ان يرفع حاجة المؤمن.

الحق الرابع: 

«و الْحق الرابِع انْ تَونَ عينَه و دليلَه و مرآتَه»؛ والحق الرابع هو ان تون عينه فلو انه رأى هذا المؤمن المسلم عل وشك الوقوع
ف حفرة فيون عينه ويخبره وينبهه ل لا يقع ف تلك الحفرة، فلو رأى انه ينبغ ان يعلم بهذا الامر يخبره، ولو علم انه يتم التآمر

عليه ف قضية ما يخبره بذلك. وهذا لا اشال فيه.
فلو کان ف مان ما يتم التآمر عليه او يتم هتك حرمته ويريدون ان يحطوا من قدره ويتم ضربه فيون عينه وسمعه ودليله

ومراته. 

الحق الخامس

«و الْحق الْخَامس انْ  تَشْبع و يجوعُ و  تَروى و يظْما و  تَلْبس و يعرى»؛ الحق الخامس هو المواساة له ف الجوع والضمأ
والعراء، فاذا كان اخوك جائعا لا ينبغ ان تون شبعانا واذا كان اخاك عطشانا لا يبغ لك ان تون مرتوياً وان كان عريانا هو

كناية عن رداءة الملبس فلا ينبغ ان تلبس ابه الثياب. 

الحق السادس

«و الْحـق السـادِس انْ يـونَ لَـكَ خَـادِم و لَيـس خيـكَ خَـادِم فَـواجِب انْ تَبعـث خَادِمـكَ فَيغْسـل ثيـابه و يصـنَع طَعـامه و يمهِـدَ
فراشَه»؛اذا كان للانسان خادما ولم ين لاخيه المسلم خادما فيجب عليه ارسال خادمه ليقدم خدمة لاخيه المسلم.  

الحق السابع: 

هتُلْجِى  ا وهائقَض َلا هادِرةً تُباجح نَّ لَها تملذَا عا و نَازَتَهدَ جتَشْه و هرِيضم ودتَع و تَهوعد تُجِيب و همقَس نْ تُبِرا ابِعالس قالْح و»
انْ يسالَها و لَن تُبادِره مبادرةً فَاذَا فَعلْت ذَلكَ وصلْت ويتَكَ بِويته و ويتَه بِويتكَ»؛

ای ان تصدق قسمه وتجيب دعوته وتحضر جنازته وتعوده عند مرضه وتتعب جوارحك من اجل رفع احتياجاته ولا تجعله يحتاج
ال ان يلتمس منك قضاء حوائجه بل ينبغ المبادرة ال قضاء حوائجه. فان فعلت هذا فقد وصلت ولايتك بولايته وولايته بولاية اله

عز وجل.
 .ه تعالالتوفيق للعمل بها ان شاء ال ه تعالهذه الرواية نسال ال ذكرت ف فهذه الحقوق الت


